धारिताय हातिहास भयंकर

पी. एन. ओक

## भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

(Some Blunders of Indian Historical Research का हिन्दी अनुवाद)

> श्री पुरुषोत्तम नागेश श्रोक एम० ए०, एल-एल० बी॰

> > अनुवादक श्री जगमोहनराव भट्ट एम० ए० साहित्यरत्न

हिन्दी साहित्य सदन, नई दिल्ली-५

दूरभाष 23553624

## © प्रकाशकाधीन

| .00 |     |
|-----|-----|
|     | .00 |

प्रकाशक : **हिन्दी साहित्य सदन** 2 बी.डी. चैम्बर्स, 10/54 देश बन्धु गुप्ता रोड, करोल बाग, नई दिल्ली-110005

email : indiabooks@rediffmail.com

फोन : 23553624

संस्करण : 2008

ः संजीव ऑफसेट प्रिंटसं, दिल्ली-51

## अनुक्रमणिका

|            | ऐतिहासिक अन्वेषण की प्रेरणा                       | 4 4 F     | E          |
|------------|---------------------------------------------------|-----------|------------|
| ₹.         | भारतीय स्मारकों का निर्माण-श्रेय विदेशी मुस्लिमो  | को        |            |
|            | दिया गया                                          | -8 B-4F   | <b>{</b> = |
| ₹.,        | अपकृष्ट अकबर को उत्कृष्ट मानते हैं                | ***       | 25         |
| 3.         | मध्यकालीन तिथिवृत्तों में अनावश्यक विश्वास        | 4 4- 5    | 3 = 3      |
| 8.         | स्थापत्य का भारतीय-जिहादी सिद्धान्त भ्रम-मान है   | * * *     | 244        |
| 4.         | मुगल चित्रकला की भ्रान्ति                         | 4.44      | 100        |
| 五十         | मध्यकालीन मुस्लिय-दरबारों में संगीतोन्नति की आ    | न्ति      | १७६        |
| <b>6</b> . | मुग़ल उद्यान-कला की भ्रान्ति                      | * * 1     | १७=        |
| Ŧ.         | विदेशियों की शासनकालावधि में स्वर्ण युगों की भ्रा | ान्ति<br> | ₹=₹        |
| 2          | सिकन्दर की पराजय जो बीर पोरस पर उसकी म            | हान्      |            |
|            | विजय कहलाती है                                    |           | 255        |
| 23.        | आदि-गंकराचार्यजी का काल १२६७ वर्ष                 | कम        |            |
|            | अनुमानित                                          | 114       | 588        |
| 66.        | भगवान् बुद्ध के काल में १३०० वर्षों की भूल        | * * *     | २२६        |
| P.         | भगवान् श्री राम और श्रीकृष्ण के यूगों की प्राची   | नता       |            |
|            | कम अनुमानित                                       | 8 4 H     | 387        |
| ₹.         | तथाकथित 'आर्य जाति'-संज्ञा भारी भूल करने          | वाले      |            |
|            | पश्चिमी इतिहासकारों की कल्पना सुद्धि है           | 10 10 10  | 444        |
| , Y ,      | वेदों की प्राचीनता अत्यन्त कम आंकी गयी है         | le ii ii  | 204        |
| ×2.        | 'अल्लाह' मूलकप में हिन्दू-देवता और 'काबा' वि      | हत्दू.    |            |
|            | मन्दिर था                                         | ***       | २८३        |

|      | क कि भारतीय क्षत्रियों का शासन बार                                                               | ती से |     |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|
| 1 E. | हम भूत गर्वे कि भारतीय क्षत्रियों का शासन बात<br>बाल्टिक समुद्र पर्यन्त तथा कोरिया से काबा तक था | ***   | 300 |
|      | शास्टिक समुद्र पथन्त प्राप्त रूप विस्मत                                                          | 8 0 0 | 333 |
| 13.  | संस्कृत का विज्ञ-भाषा-रूप विस्मृत<br>संस्कृत का विज्ञ-भाषा-रूप विस्मृत                           | 1 4 5 | 385 |

## आमुख

भारत पर बिगत एक हजार वर्ष से अधिक समय तक विदेशियों के निरन्तर भासन ने भारतीय इतिहास-ग्रन्थों में ग्रित पविव्र विचारों के रूप में अनेकानेक भयंकर धारणाओं को समाविष्ट कर दिया है। अनेक भताब्दियों तक सरकारी मान्यता तथा संरक्षण में पुष्ट होते रहने के कारण, समय ब्यतीत होने के साथ-साथ, इन भ्रम-जनित धारणाओं को आधिकारिकता की मोहर लग चुकी है।

यदि इतिहास से हमारा अर्थ किसी देश के तथ्यात्मक एवं तिथिकमागत सही-सही भूतकालिक वर्णन से हो, तो हमें वर्तमान समय में प्रचलित भारतीय इतिहास को काल्पनिक 'अरेबियन नाइट्स' की श्रेणी में रखना

होंगा ।

ऐसे इतिहास का तिरस्कार और पुनर्लेखन होना ही चाहिये। इस पुस्तक में मैंने भारतीय इतिहास-परिशोध की कुछ भयंकर भूलों की ओर इंगित किया है। जो भूलें यहाँ सूची में आ गयी हैं, केवल वे ही अन्तिम रूप में भूलें नहीं है। भारतीय और विश्व-इतिहास पर पुनः दृष्टि डालने एवं प्राचीन मान्यताओं का प्रभाव अपने ऊपर न होने देने वाले विद्वानों के लिए अन्वेषण का कितना विशाल क्षेत्र उनकी बाट जोह रहा है, केवल यह दिख-लाने के लिए ये तो कुछ उदाहरण माल हैं।

मेरे, इससे पूर्व लोजपूर्ण प्रकाशन 'ताजमहल राजपूती महल या' ने भारतीय इतिहास के चकाचौध करने वाले और दूरगामी कुविचार का पहले

ही भण्डा-फोड़ कर दिया है।

संकामक विष की भांति भारतीय इतिहास परिशोध की भयंकर भूतों ने अन्य क्षेत्रों में विष-प्रसार किया है। उदाहरण के लिए, वास्तुकला और सिविल इंजीनियरी के छात्रों को बताया जाता है कि वे विश्वास करें कि XOT.COM

भारत तथा परिचमी एकिया-स्थित मध्यकालीन स्मारक जिहादी वास्तुकला की मृष्टि है, व्हाय जागमी पृष्टी में स्पष्ट प्रदक्षित किया गया है कि तथ्य की मृष्टि है, व्हाय जागमी पृष्टी में स्पष्ट प्रदक्षित किया गया है कि तथ्य स्थ सारतीय विहासी बात्तुकला का मिद्धान्त केवल एक स्थम-माल है। स्थ में सारक मृश्तिम-पूर्वकाल के राजपूती स्मारक है जिनका समस्य स्थापक में मृश्तिम सासकों की दे दिया गया है। इसी प्रकार; रचना-खेन अन्त्य में मृश्तिम सासकों की दे दिया गया है। इसी प्रकार; रचना-खेन अन्त्य में मृश्तिम सासकों के स्थाकनकार और निर्माता भी भारतीय विलय कियार जीर जिल्पकार थे, क्योंकि इन लोगों को आक्रमणकारो बाल्यका कियार जीर जिल्पकार थे, क्योंकि इन लोगों को आक्रमणकारो बाल्यका का स्थ दिखाकर भारतीय सीमाओं से दूर अपनी भूमि पर बचान स्थ में में में।

इस नवाकवित भारतीय जिहादी वास्तुकता के सिद्धान्त के अनेक बुवेंच पक्षों में सभी मध्यकालीन स्मारकों में चरमसीमा तक हिन्दू लक्षणों का जिल्लान होना है। इसको नियुक्त किये गये हिन्दू कलाकारों की अभिरुचि का परिकास कहकर स्पष्टीकरण दिया जाता है। इस तक में अनेक खुटियाँ है। सबंप्रयम, उस मुस्सिम वर्णनों में उनके स्मारकों के बनाने का श्रेय हिन्दू बारोगरों को भी नहीं दिया गया है। उदाहरण के लिए, ताजमहल के मामले के दे इसका स्माकन-श्रेद किसी विचित्र इसा अफ़न्दी को देते हैं।

शिंद के किसी एवांकन का अंग हिन्दू को दें भी, तो भी मध्यकालीन नृगनना एवं प्रमान्धता के उन दिनों में कोई भी मुस्लिम इस बात को सहन नहीं कर सकता का कि हिन्दू कलाकार किसी भी मस्जिद या मकबरे में कार्टियों के तक्षणों की समाविष्ट कर दें। इस प्रकार यह तक भी निर्यंक हो जाता है।

अन्य हास्योश्यादक कथन यह है कि मुख्य वास्तु-कलाकार रूपांकन की स्थान कर विद्यांकत कर दिया करता या और बीच की आवश्यकताएँ नेप कारीको हारा उनकी अपनी-अपनी इच्छाओ, अभिक्षियों के अनुसार पूर्ण कि काने के लिए छोड़ दिया करता था। बीड़ा-सा ही विचार करने पर इस वर्ष की निर्म्यकता स्थप्ट हो जानी है। जबतक कि सम्पूर्ण सुविचारित स्थान्य करने व ही प्रस्तुत न कर दिया जाए, तबतक जिस सामग्री की द्या दिस-जिस भागा थी आवश्यकता हो, उसके लिए आदेश दिया ही नहीं जा सम्मा, वह कार्य अस्माय ही हो जाएगा।

यदि उतनी अपनी इच्छानुस्य स्वांकन करने की अनुमति सभी कारी-गरीं को दे दी जाती, तो वे सभी एक-दूसरे के विरुद्ध कार्य करेंग और किनी भी परिनिरीक्षक के द्वारा उनका नियन्त्रण करना कठिन हो जाएगा, क्वोंकि वे तो सुस्तात रहते, निठल्ले रहना चाहते, जिलकते फिरते और कार्य को इस आधार पर रोके रहते कि हमें अपने-अपने कार्य को समय व अवसरे मिलता हो नहीं। यह तकं, कि 'मुस्लिम' स्मारकों पर हिन्दू नमूने इसलिए सुप्रोधिन है कि कारीगरों को पूर्ण स्वतन्त्रता दे रखी थी, इस प्रकार मुस्पच्टन: वकवाद सिद्ध होती है।

पुरानी दिल्ली की स्थापना-सम्बन्धी भयंकर श्रीषणाएँ भी ऐसे ही बेह-दिनियों के विशिष्ट उदाहरण हैं जो प्रचलित अपञ्रष्ट भारतीय इतिहास के अंश बन चुके हैं।

हमें बताया जाता है कि पुरानी दिल्ली की स्थापना १५वीं जताब्दी में बादणाह णाहजहां द्वारा हुई थी। यदि यह सत्य बात होती, तो गुणवाचक 'पुरानी' संज्ञा न्याय्य कैसे हैं ? इस प्रकार तो यह भारत में बिटिश-शासन से पूर्व नवीनतम दिल्ली ही मिद्र होती है। इसीलिए, यह तो कालगणना की दृष्टि से लन्दन और न्यूयाक की श्रेणी में स्नाती है।

तैमूरलंग, जिसने मन् १३६० ई० के किसमम दिनों में दिल्ली पर आक्रमण किया था, स्पष्ट रूप में उल्लेख करता है कि उसने अपने पापकमं (अर्थात् करले आम) पुरानी दिल्ली में हो किये थे। वह यह भी लिखता है कि काफ़िर लोग अर्थात् उच हिन्दू लोग उसकी सैनिक ट्कड़ियों पर प्रत्या-क्रमण के लिए जामा मस्जिद में एकत हो गये। यह सिद्ध करता है कि पुरानी दिल्ली तथ्य एप में प्राचीन अतिविद्याल महानगरी दिल्ली का प्राचीननम भाग है।

तैमूरलंग की साक्षी यह भी सिद्ध करती है कि पुरानी दिल्ली का प्रमुख मन्दिर तैमुरलंग के आक्रमण काल में ही मस्जिद में बदल गंगा था। यि ऐसा नहीं हुआ तो हिन्दू लोग उस महाभवत में कभी एकते ही नहीं हुए होते। यह तथ्य कि वे लोग वहाँ स्वेच्छा से, अधिकारपूर्वक एकत हुए, सिद्ध करता है कि जामा मस्जिद नाम से पुकारा जाने वाला भवन जिसका निर्माण- श्रीय गलती से शाहबहां को दिया जाता है, एक हिन्दू मन्दिर ही था जिस

समय तैमूरलंग के सैनिक लीग दिल्ली में तहलका मचा रहे थे।

हिस्ती में एक पुराना किसा अर्चात् प्राचीन दुर्ग नामक स्मारक है। यह मृह्निम-पूर्व कान का तथा उससे भी पूर्व महाभारत-कालीन विश्वास किया मृह्निम-पूर्व कान का तथा उससे भी पूर्व महाभारत-कालीन विश्वास किया काला है। अतः यदि पुराना किला प्राचीनतम दुर्ग का खोतक है, तो पुरानी दिस्ती नयक्य आधृतिक नगरी किस प्रकार हुई। प्रचलित ऐतिहासिक पुस्तकों में समाविष्ट और उनको भ्रष्ट करने बाली ऐसी ही असंख्य युक्ति-होन कार्ने है जिन पर प्रविचार करने की अत्यन्त आवश्यकता है।

हाता को हो है निर्म में विकास कर दिया है। इसके महत्त्वपूर्ण अध्यायों में से अनेक अध्याय पूर्ण क्य में लुक्त हो गये हैं। हमारी अपनी स्मृति में बिह्म साम्यक्य की ही आहि भारतीय सामाज्य भी पूर्व में जापान, विकास में बानी, पहिनम में कम-मे-कम अरेकिया और उत्तर में बाल्टिक सामार तक, विकास में इर-इर तक कैसा हुआ था। इस विशास मास्राज्य-प्रभूत्व के चिन्न इस पुस्तक के कुछ अस्तिम अध्यायों में दिए गये हैं।

कामा है कि प्रस्तुत प्रकाशन भारतीय इतिहास परिशोध में प्रविष्ट कुछ मक्कर बृटियों को सम्मुख लागे में सहायक सिद्ध होगा और अन्वेषण के लिए मार्ग-दर्बन कर सकेगा।

एन-१२=, बेटर केलाश-१ नई दिल्ली-१४ पुरुषोत्तम नागेंदा स्रोक

# इतिहास में अन्वेषण करने की प्रेरणा मुझे कहाँ से मिली ?

हमारी शिक्षा-संस्थाओं में आज जिस प्रकार भारतीय इतिहास पहाया जा रहा है, हमारे अनुसन्धान संगठनों में आज जिन भ्रमकारी धारणाओं पर इसे देखा जा रहा है, और आज जिस प्रकार इसकी सरकारी और विश्वजिद्यालयीय माध्यमों से विश्व के समक्ष प्रस्तुत किया जा रहा है, वह समस्त भयावह स्थिति मुझे अत्यन्त दुःख दे रही है।

भारतीय इतिहास में जिन विशाल सीमाओं तक अयथार्थ और मन-घड़न्त विवरण गहराई तक पैठ चुके हैं, वह राष्ट्रीय घोर सकट के समान है।

जो अधिक दु:खदायी वात है, वह यह है कि प्रचलित ऐतिहासिक पुस्तकों में समाविष्ट इन तोड़मरोड़ों, अण्ट वर्णनों और विसंगतियों के अतिरिक्त अनेक विलुप्त अध्याय भी है। इन विलुप्त अध्यायों का सम्बन्ध विशेष रूप में उस साम्राज्यशाली प्रभूत्व से हैं जो भारतीय अतियों की दक्षिण-पूर्व प्रशान्त महासागर में बाली द्वीप से उत्तर में बाल्टिक सागर, तथा कोरिया से अरेबिया और सम्भवतः, मैक्सिकों तक प्राप्त था। कम-से-कम, उसी विशाल क्षेत्र में तो वे दिग्वजयें (सभी दिशाओं को दिजय करना) हुई थीं जो हम बहुधा भारतीय वाङ्मय में पाते हैं। हमारे (आधुनिक) इतिहास-ग्रन्थ उन पराक्रमों का कुछ भी उल्लेख नहीं करते।

भारतीय इतिहास-परिणोध किन प्रमुख स्थलों पर तथ्यात्मक और तिथि-क्रमागत सत्य के मार्ग से भटक गया है उनकी कम-से-कम स्थूल का में कुछ अनुभूति तथा यह अनुभूति कि इसके कम-से-कम कुछ महत्त्वपूर्ण जज्जाय तो विलुप्त हैं ही—दोनों ही हमारे विद्वानों, णिक्षण-संस्थानों, अनुसन्धान-सगठनों, विद्याधियों, शिक्षकों और जन-सामान्य के लिए अनिवार्य है।

बारतीय इत्यास-परिकोध की कुछ भयकर भूने मुझे मिलीं, उनको क्राकुत करने का ही इस समय विचार है। किसी भी प्रकार समितिये, में कों करो भारी चुकी, ऐसी भूलों की नहीं रखता हूँ। यहाँ जिन थोड़ी-सी भूको म में अभी उत्नेस करना चाहुँगा, वे तो भारतीय इतिहास से सम्बद्ध मधी जानत्वों को चोकन्ना शरने के लिए पर्याप्त उदाहरण मात्र है कि को हुइ इनको चौबोसी घर्छ, भारतीय इतिहास में सही-सही बताए जाने की क्षेत्रका की बार्स है, वह भान्तिकों के कारण विषायत है, और अपने विलुप्त हक्ष्यको ने कारव आवश्यक मजीवन्त तत्त्वों से विहीन हो निष्प्राण है।

बाँद हम जिल्ला-जनत् की पाठ्य-पुस्तकों में व्याकरण, बाक्य-विन्यास या विषय-बन्तु सम्बन्धी बोही वृद्यों से उत्तेतित हो जाते हैं, तो हमें पढ़ाए या गरे और समस्त विका को प्रस्तुत किये जा रहे तुटिपूर्ण तथा पंगु भारतीय इरिंग्राम को देखकर तो हमें निश्चित रूप से ही आग-बबूला होना चाहिये।

व्यापि हमारे विषय का शीर्यक भारतीय इतिहास-परिशोध की कुछ करकर पूर्वे हैं, तबापि कम-ने-कम कुछ उदाहरणों से यह परिलक्षित होगा कि उनका प्रमान विगय-इतिहास पर भी अवश्य होगा । भारतीय इतिहास के विनय्त अध्यादी क्षवा दीवपूर्ण अंशों के पुनर्तोखन से अन्य क्षेत्रीं तथा समग्र किन्द्र हे इतिहास ने भी दसी माता में संशोधन करने अनिवास होंगे ।

#### भवंकर मुलों की खोज

अब ऐसा कि अपने शिजुकाल से ही मुझे ऐतिहासिक स्मारकों का प्रमा राने में बढ़ा मजा आता था। वर्षानुवर्ष ब्यतीत होने पर, विशेष रूप 🚊 🔤 है दिल्ली, जावरा और फलहपुर सीकरी गया और जब मुझे बतायां पना, र्यमाकि अन्य सभी लोगों को बताया जाता है कि लगभग सभी मध्य-कारी कारक इस बा उस मुस्तान के बनाये हुए हैं तो मेरे मस्तिष्क में इस्ते के बढ़ी ही लग गयी।

ने नीच में पह गक्षा कि इसका भवा कारण है कि पाण्डवी से लेकर पूर्वति । इस कम-स-कम १००० वर्ष तक निरन्तर शासन करने वाले किन्दु व बाजना कहत्ताने वाचा कोई भी समारक नहीं है ! यदि उन्होंने कोई क्यांग्स नहीं बनाया था, तो वे, उनके राजसेवक और अन्य लीय रहते कहा के ? यदि उस काल में, जैसाकि शेखी मार-मारकर वर्णन किया जाता है, भारत में दूध-दही और मधु की नदियाँ बहा करती थीं, और प्रत्येक चिमनी में से सोने का धुओं निकलता था, तो वह अपार धन संग्रहीत कहाँ होता था ? और यदि रोम रोमनिवासियों के द्वारा बना है, लन्दन लन्दनवासियों और टोकियो जापानियों द्वारा, तो यह केवल भारत में ही कैसे हो गया कि दिल्ली, आगरा, फ़तहपुर मीकरी, इलाहाबाद, अहमदाबाद तथा मध्यकालीन स्मारको से भरपूर अनेक अन्य नगरियाँ विदेशियों के अनेक प्रकारों; यथा अफ़ग़ान, तुर्क, ईरानी, भंगोल, अबोसीनियन, कजक और उजवेकों द्वारा तथा तथ्य रूप में तो भारतीयों के अतिरिक्त सभी लोगों के द्वारा बनायी-बसायी गयीं ? और क्या ये भारतीय, जो निर्माण-कला में इस प्रकार गोबर-गणेश और नौसिखिये समझे गए, वही व्यक्ति नहीं है जिन्होंने मदुराई-मन्दिरों, रामेश्वर-सेतु, कोणार्क, अजन्ता, एलौरा तथा चट्टाने काटकर अनेक प्रव्य प्रासाद, आबू पर्वत पर मन्दिर, रणयम्भीर जैसे दुर्पर्ष दुर्ग और आमेर तथा उदयपुर जैसे राजप्रासाद बनाए है और यदि भारत के महत्त्वपूर्ण सभी नगरों की स्वापना करने वाले और यहाँ के सभ प्रसिद्ध भव्य स्मारकों का निर्माण करने वाले उपस्वत विदेशी महानुभाव ही थे तो बह क्या बात है कि भारतीय वास्तुकला की हिन्दू गैली के लिए उन सभी में समान रुचि थी ? और यदि भारतीय-संस्कृति से ही वे इतने सम्मोहित हो आकृष्ट हुए थे, तो इसका क्या कारण है कि वे हिन्दू-नाम से ही इतना अधिक वर करते थे और अत्यन्त उत्तेजित हो बार-बार लूटना, हत्याएं करना, व्यभिचार और विध्वंसादि धृणित कार्यों में लगे रहते थे ? भीर यदि शताब्दियों तक ये विदेशी शासक और उनके नरदार अपने मकाबरे और राजमहल हिन्दू शैली में बनाते रहे, तो ग्या उनके सांस्कृतिक एवं धार्मिक अनुवर्ती —आज के मुस्लिम —कोई भी अपना मकवरा, मस्जिद या घर किसी हिन्दू चिह्न से युक्त बनाते हैं ? और इसका नया कारण है कि ये विदेशों नोग, जो विभिन्त राष्ट्रों से सम्बन्ध रखते थे, दास से लेकर माहजादे तक के विभिन्न स्तरों के थे और विभिन्न जातियों के थे, स्मारक के पश्चात् स्मारक, नगरोपरान्त नगर और मलबरे व मस्जिद—सभी कुछ हिन्दू लक्षणों से युवत बनाने में उसी उत्साह और एक-सी कचि का प्रदर्शन करते

13

रहे ? इसका क्या कारण है कि बिना तदमुरूप राजप्रासादों के, उन लोगों ने केवल मकबरें और सस्जिदें ही बनवाए। यदि उन्होंने अपने पूर्वजों के लिए केवल मकबरे और मस्जिदें ही बनाए तो ये सभी विदेशी शासक व उनके सरदारादि कहाँ रहते रहे ? कंगले से णाहखादे तक सभी मुस्लिम घरों में निरन्तर चलने बाले बीधला घरेलू उत्तराधिकार के पारस्परिक संघर्षों के सन्दर्भ में इसका क्या स्पट्टीकरण है कि पूर्वजों से लेकर अनुजों तक सभी ने अपने उन पूर्वकों के लिए मकबरे बनवाए जिनके रकत के प्यासे वे सारी डसर रहे थे, और जिनको गुप्त भाव में मूलोत्पाटन करने के लिए सदैव बत्यन्त जातुर रहते ये ? और जब प्रत्येक मुस्तिम सम्राट्की मृत्यु पर नाग राज्य हो अव्यवस्थित हो जाता था, और विद्रोह तथा पारस्परिक युद्ध प्रारम्भ हो जाया करते थे, तब राजप्रासादीय-स्तर के मकबरे बनाने हे लिए उनके पास आवश्यक धम कहां से आता था ? उन भयानक दिनों में कोषागार का पूर्ण नियन्त्रण कौन करता था ? और क्या समस्त उपलब्ध धन की आवल्यकता सेता बढ़ाने, बड़े-बड़े हंरमों की व्यवस्था करने और अपनी स्थिति को मुद्द करने के लिए नहीं पड़ती थी ? इन अति भव्य मकदरों के निर्माण-कार्य का परि-निरोक्षण करने के लिए आवश्यक समय कीर क्तरित थी ही कहीं ? षड्यन्त्र तथा विज्वासघातादि के विपाक्त बाताबरण में तथा निपट निरक्षरता के उन दिनों में बास्तुकला का ज्ञान उपलब्ध ही कही था ? यह स्वीकार करते हुए कि पुत्र अथवा जामाता के हृदय में अपने पिता अथवा ससुर के लिए स्वाभाविक प्रेम होगा, क्या यह मानद-सनोविज्ञान की दृष्टि से संगत है कि अपने पूर्वज के लिए उसकी मृत्युपरान्त बच्छ मकदरे इनाए जाएँ, और स्वय के लिए, अपनी बीवियों, रखेलो और बच्चों के लिए एक भी नहीं ? आज इस बीसवीं शताब्दी में भा, जबकि कड़िबादिता, धर्मान्धता और निरंकुणता की दुधारता में कुछ कमों को गयी है, क्या कोई एक भी मुस्लिम या मुस्लिम-वर्ग है जो ऐसे मक्कर व मस्त्रिहें बनाए जो मन्दिर प्रतीत हों ? तथ्य रूप में, क्या उनमें से गम्यन्ततम भी अपने पूर्ववर्ती के लिए कोई व्ययशील मकवरा बनाने के लिए वैयार होगा ? और इसका क्या कारण है कि दिल्ली, जागरा ओर फतहपुर मीकरों में मिलने वाले मध्यकालीन स्मारक आयेर, बीकानेर, जैसलमेर

तथा जोधपुर स्थित उन स्मारकों से बिल्कुल मिलते-बुलते है जो मुस्लिम-पूर्व काल के मान जाते हैं ? और यदि ये भव्य भवनादि मुस्लिम आक्रमणों के समय भारत में नहीं थे, तो वे आक्रम पंकारी पुद्ध किस हेतू कर रहे थे. और भारतीय अजिय प्रतिरक्षा किसकी कर रहे थे ? यह एक और असंगति प्रस्तुत करती है-अर्थात् क्या भारतीय क्षत्रियों ने आक्रमणकारी सेनालों से खले में घोर युद्ध किया ? यदि ऐसा है तो हम कोट, कछवाहा, नगरकोट और उमरकोट जैसे नामों की व्याख्या कैसे करते हैं, क्योंकि 'कोट' तो दुर्गस्य नगरी का द्योतक है। हमें निविचत रूप से जात है कि प्राचीन काल में निर्धन की कुटिया से लेकर राजाओं के राजप्रासादों तक, सभी अबनों में दांतेदार प्राचीर से परिवेष्टित दीवारें हुआ करती थीं, जिनमें बड़े-बड़े प्रागण एवं खले पृथक्-पृथक् भाग हुआ करते थे।

इस प्रकार के हजारों विचारों ने भेरे मानस में हलवल मचा दी और मुझे अणान्त कर दिया। वे सब मेरे सम्मूख एक पहेली बनकर खडे हो गये-असंगतियो और परस्पर विरोधी नातों का एक पिटारा सम्मूख था

इन प्रश्नों ने मुझे गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर विवश कर दिला ाण हो, मैं विश्व के इतिहास में इसके समान उदाहरण दंडने लगा । मे क्षाजने लगा कि तथा किसी अन्य देश में भी ऐसे स्मारक हैं जिनको नके संपूत देशवासियों ने न बनाकर, उस देश को जीतने वाले बाहरी व्यित्यो ने बनाया हो ? मेरे मानस में रोम नगरी का चित्र आ गरा। दोम का भी उन्नत प्राचीन सभ्यता थी, और उसमें अभी भी प्राचीन भट्ट स्मारकाई है। मैं स्वयं सोच में पड़ गया कि नया यह ठीक होगा कि मैं किसी रीमवार्स: के समक्ष यह विचार प्रस्तुत करूँ कि वे समस्त मुन्दर तथा भव्य भवन उसके पूर्वजी हारा न बनाए जाकर उन विदेशी लोगों द्वारा बनाए गये थे जिन्हीते सक्य-समय पर रोम को जीता था और अपने अधीन किया था? यह बिल्कृत बेहदा बात होती।

में विचारने लगा, कि तब वया यह सम्भव है कि आज जो स्म क जिहारियों द्वारा निमित भारतीय शैली के विश्वास किये जाते हैं, वे तब हमारे गाचीन और मध्यकालीन हिन्दू, राजपूत और क्षतियों द्वारा बनाः गये मन्दिर; दुगं और राजमहल है जो जिहादी आकान्ताओं ने जीन ि।

वे, जिनमें वे रहे दे और जिनको उन्होंने बाद में मकबरों और मस्जिदों में बदल दिवा था। केवल मात कल्पना होने पर भी वह विस्मयकारी विचार बा। किन्तु यह अत्येषणीय अवस्य था। आज से लगभग १२०० वर्ष पूर्व कारम्थ होते बाने, भारत पर मुस्लिम आक्रमणों से पूर्व यदि ये स्मारक यहाँ दर में हो नहीं, तो हम इस बेहूदा निम्कर्ष पर पहुँचते हैं कि मुहम्मद कासिम, गडनी जोर गौरी, बाबर तथा हुमायूँ ने केवल जुष्क, रेतीले तथा खुली क्षिण है भरपूर मैदानों को अधिकार में लामे के लिए विकट युद्ध लड़े थे।

इस रहस्यमय गृत्यों को सुसझाने के लिए मेरे सतत प्रयत्नों की अविध के मुझे एक छोटी-नी घटना का स्मरण हो आया, जो मैं कुछ समय पूर्व ही वह बका था। वहा जाता है कि येट बिटेन के राजा जेम्स ने एक बार अपने दरवारियों से पूछा कि क्या कारण है कि लवालब भरे हुए कटोरे में से पानी बाहर नहीं गिरता. यदि में उसमें एक मछली डाल दूं तो भी नहीं ? प्रशन को ठाक-ठीक मानते हुए, हक्के-दक्के दरवारियों ने विभिन्न उत्तर प्रस्तुत किये, जिनमें सर्वाधिक युक्तितहीन यह उत्तर मालूग पड़ा कि जल को छूते ही मछनी इतना पानी पी लेती है कि उसके लिए कटोरे में पर्याप्त स्थान बन जाता है स्वष्ट है कि यह उत्तर भी बेहदा ही है। फिर, कथा में कहा गवा है कि देस्स मुस्कराया और बोला कि तुम तो मन्दबुद्धि ही ठहरे क्योंकि कल स्वब में हो गतंत था, और पानी तो बाहर छलकता ही था। भारतीय नक्ष्यानीत स्मारकों के सम्बन्ध में भी यही बात चरितायें होती है। कारकीय मध्यकालीय समारकी के प्रति दृष्टिपात करने, उनका अध्ययन अवक अल्बेषण करने में मूल धारणा यह रखना कि ये सब जिहादियों द्वारा विभिन्न है, यहाँ को बस्तों है। यहीं तो कारण है कि इस धारणावश असंख्य असर्गातमां और परम्पर विरोधी बातें, जैसी में पहिले ही ऊपर बता चुका हं, सम्मूल बस्तुत हो बाती है।

वणनी बीज को हारी रवने में उस लघु-कथा से हृदय में साहस बटोर, न उस सम्बद्ध स्त्रीक्षन रह गया जब मुझ मालूम हुआ कि स्मारकों के सम्बन्ध ने उत्कालीन अधवा परवर्ती निधि-ब्ली में भी अत्यन्त अनबस्थित तथा धानक सन्दर्भ है। परस्पर-विरोधी बाली तथा असंगतियों का पूर्ण समावेण

इसके अतिरिक्त, किसी कामज या अभिलेख का ऐसा एक की ट्कड़ा उपलब्ध नहीं है जो यह प्रदक्षित करता हो कि एक भी मकबरा, किला या मस्जिद बनाने का आदेश किसी जिहादी सरदार या शासक ने दिया हो। भूलण्ड के अधिग्रहण अथवा भवन प्रारम्भ करने के सम्बन्ध में कोई भी हनां-कन, चिलांकन, कोई पत्र-व्यवहार या आदेश, भेजी गयी सामग्री के लिए देवक और अपनी सेवाओं के बदले में पावतियां कहीं भी उपलब्ध नहीं है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

यथार्थतः, इतिहासवेताओं और अन्वेषणकर्ताओं को बुरी तरह जाता दिया गया है। उनके लिखे सभी इतिहास और ग्रन्थ केवल सुनी-सुनायी बातों पर ही आधारित है। चुंकि कोई भी भवन स्पष्ट रूप में शताब्दियों से मकबरे या मस्जिद के रूप में उपयोग में आता रहा है, इसलिए उन लोगों ने धारणा बना ली कि यह भवन मूल रूप में ही इस प्रकार के बनाने के लिए जाजा-पित था। यही तो वह भयंकर भूल है जिसने हमारे सभी पुरातत्त्वीय अभि-लेखों, ऐतिहासिक-स्थलों के नाम-पट्टों, पाठशालाओं और विद्यालयों में प्रवृक्त होने वाली ऐतिहासिक पाठ्य-पुस्तकों तथा अन्वेषण-संस्थानों में आत्मतुष्टि और सहज रूप में ही सन्दर्भ के लिए आधार बनायी गयी विद्वतापूर्ण पुस्तकों को विकृत कर दिया है।

यह गम्भीर भूल राष्ट्र को बहुत महँगी पड़ी है। भारत पर एक हजार वर्ष से अधिक समय तक विदेशियों का शासन रहने के कारण इन अयंकर भूल-भरी धारणाओं, और विदेशी चाटुकार दरवारियों अयवा अपनी यश-गायाओं का वर्णन करते हुए स्वयं जासकों द्वारा लिखे गये स्मृति पन्थों और तिथि-वृत्तों ने शनै:-शनै: समय व्यतीत होने के साथ-साथ आधिकारिकता और मुचिता की छाप ग्रहण कर ली है। उस घोर असत्यता का भारी बोझ अब इतना अधिक, सघन व गहन हो चुका है कि इस भवंकर भूल को अनू-भव करने वाले भी इसको निर्मूल करने में नैराश्य से दु:सी हो जाते हैं। अतः वे स्वयं को इसी में सन्तुष्ट कर लेते हैं कि अब तो जो पढ़ाया जा रहा है, ठींक ही है, चलते रहने दो। सब ही कर लेना चाहिए। वे सोचते है कि अब सो इस बात के विरुद्ध शोर-शराबे का समय निकल चुका है। इस प्रकार हम एक दूषित चक्र में फँस जाते हैं। हम अपने विद्यार्थियों को झुठा इतिहास पढ़ाते हैं जो इसी प्रकार लिखा गया है, और परस्पर विरोधी तथा बेहदा

काते होते हुए भी इस इतिहास की अवहेलना करने का साहस इतिहास का कोः भी विद्यान् नहीं करता क्योंकि यही तो वह इतिहास है जो उनको

विविहासिक स्थलों की स्वयं माता कर तथा इतिहास-ग्रन्थों पर दृष्टि-वसवा गर्मा है। वान करने हुए अपने अन्तेकण के द्वारा में ऐसा साध्य एकल करने में सफल हा गया हूँ जो सिद्ध करता है कि कश्मीर में निशास और शालिमार से लेकर बीबापुर की पुरश्राबी दीर्घा तक, भारत के प्राय: मभी महत्त्वपूर्ण मध्य-कान्येव स्मारक इस्साम-पूर्व-काल की राजपूर्ती संरचनाएँ हैं। इसीसे हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि सभी वर्तमान मह कालीन सड़कें, पुल, नहरें, भवन, नराय-धर्मशालाएं, मकवरे, मस्जिद, देवालय और किले मुस्लिम आकान्ताओं द्वारा तो केवन अधियहीत और उपयोग में लाये गए थे, और उनके द्वारा बनाए तो कभी नहीं गेंगे।

मैं इतिहासके लाओं को इस बात से सावधान करना चाहता हूँ कि जब तक न्यतन्त्र कर से मिद्ध करने वाला और स्पष्ट अन्य प्रमाण ने मिल जाय, ातक स्मारकों पर सरें, खुदे हुए विवरणों को स्मारकों के मूल से सम्बद्ध गाने का बलान करें। जिन्सेंट स्मिय ने अपनी पुस्तक 'अकबर-महान दान' में ठीव ही निवा है कि अधिग्रहीत स्मारकी पर उसकी इच्छानुसार वनाई करने के लिए अकबर ने अपने पास एक पूरी फ्रोज ही रखी हुई खी। क्ष्महर रोकरी के स्थारकों पर उत्कीर्ण मामग्री इसी प्रकार की खुदाई है। बद्धवर्ग हम जानते हैं कि युधक्कड लोग जिस भी स्मारक के दर्शनार्थ जाते है बही-बही अपने नाम दीबारों पर लिख आते हैं। यह मानव को सर्व-लकारण क्विन्द-बृत्ति है। इसी बकार चुराये हुए बतनों पर अपना अधिकार ाने के लिए या केवन आस्मतुष्टि के लिए नाम खुदवा लेने से भी हम त्यां चित्रवही है। यह बात अनेक सामली में भारत पर विजय प्राप्त करने कार विद्या विदेशाओं ने की है। अनेक बार निर्धन विजेता ने पूर्वकालिक म्बारक को अपनी इकि के अनुसार ही लिखवाने-खुदवाने के लिए पार्टी के

ख्प में ही प्रयुक्त किया है। इस प्रकार के मामलों में परवर्ती इतिहासकारी ने पूर्वकालिक स्मारकों और परवर्ती उत्कीण सामग्री को अन्योन्य आश्रित तथा सम्बन्धित दिखाकर भावी पीड़ी को यह विश्वास दिलाकर प्रबन्धट किया है कि यह तो उत्कीर्णकर्ता ही था जिसने इस स्मारक को बनवाया।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

इस प्रकार को निराधार विश्वासीधता ने ही इतिहासवैत्ताओं की दृष्टि से यह तथ्य ओझल कर दिया है कि ग्वालियर स्थित मोहम्मद ग्रीस का तथा-कथित मकबरा; फतहपुर सीकरी स्थित सलीम चिस्ती और दिल्ली में हजरत निजामुद्दीन की दरगाहें जो अत्यन्त परिश्रम से बनाए हुए मन्दिर प्रतीत होते हैं, वास्तव में मन्दिर ही हैं। यही तो वह प्रबंच्यना है जिसने इतिहास-कारों को विश्वास दिला दिया है कि मुस्लिम आक्रमणकारी इतने बहुविध निर्माता थे कि उन लोगों ने न केवल घृण्य-शासकों के लिए ही, अपितु सफ़दरजंग जैसे सरदारों एवं भिक्ती, जमादार, कुम्हारीं, धायों और हिजड़ों के भी राजप्रासादीय स्तर के भव्य स्मारक बनवाए।

- पुरुषोत्तम नागेश श्रोक

बन् १९६३ म अमाजित होने बाले इस तथे संस्करण में लगभग ३० ं ठ अधिक विकरण दिया गया है।

भवेकर पूल: क्यांक-१ भारतीय स्मारकों का निर्माण-श्रेय विदेशी मुस्लिमों को दिया गया

कारतीय इतिहास-परिजीध में जिस भयकर भूल का मैंने सर्वप्रथम सन्दानीट किया है, वह सध्यकातीय स्मारकों के मूल के सम्बन्ध में है। इनुसन्दान स्मारकों का एक-एक कर अध्ययन करने के पूर्व हम इनुसन्दान स्मारकों के कहना बाहते हैं कि हम ऐसे स्मारकों की एक लम्बी इतिहासकेताओं व्यक्तियों से कहना बाहते हैं कि हम ऐसे स्मारकों की एक लम्बी स्वी प्रमुद्ध कर करते हैं जिनको इतिहासकेताओं ने स्वीकार कर लिया है कि वर्षाय काल के छण्डेप में मुस्तिम स्मारक द्रष्टस्य है तथापि मूल-रूप में व प्रकातिक हिन्दु-भवन ही है। यह प्रथम-दर्शनाधारित विषय उनका विद्यापन की और क्षेत्र सकता है।

पुना-स्थित पुनंस्यानिक पुष्पेश्वर और नारायणेश्वर मन्दिर आज शेख सन्ता दन्याह— छोटी और बढ़ों के नाम से पुकारे जाते हैं। महामहोपाध्याय दत्ती दासन पोनदार ने, जो स्वयं सुध्मिद्ध इतिहासकार है तथा पूना विशव-विद्यानय के पृतपूर्व उपकुलपाँत है, पूना से दिसम्बर '६३ में हुए भारतीय स्तित्वस पाँग्वद के रकत जयन्ती अधिवेशन के अवसर पर स्वागत-भमिति है ब्ह्यानीय भाषत्र में हम तथ्य का दन्तेख किया था।

क्षत्रकारत में धार नामव स्थान पर तथाकथित कमालमीला मस्जिद को का निष्टमें कुछ क्षों में, विमनम हो, पुरातन 'सरस्वती-कण्ठाभरण' कीशार किया बांद नगा है। इस भण्डार में प्रस्तर-कलको पर उत्कीणें किएक न्यारक कृष्णित स्थे जाने थे। दह नध्य नव प्रकट हुआ जब छदारूप में ऊपर किया हुआ पलस्तर, रहस्य का भण्डाफीड़ करता हुआ अचानक एक

गुजरात में सिद्धपुर नामक स्थान पर सुप्रसिद्ध लिंग-महालय अर्थात् शिवमन्दिर अभी भी मस्जिद के रूप में उपयोग में आ रहा है।

वाराणसी में काणी विश्वनाय मन्दिर अभी मस्जिद के रूप में उपयोग में आ रहा है।

सुप्रसिद्ध सोमनाथ भन्दिर भी, ब्रिटिश शासन से मुनित-पूर्व, भारत में मस्जिद ही समझा जाता था और तथ्यक्ष में मस्जिद के रूप में ही व्यवहार में आ रहा था।

देश-विभाजन के दंगों के दिनों में ही तो यह मालूम पड़ा था कि पुरानी दिल्ली के दरीवा-कला नामक स्थान पर एक तथाकथित मस्जिद के तलधर में हिन्दू-देवमूर्तियों का विपुल भण्डार दन्ना पड़ा है।

अजमेर-स्थित 'अड़ाई-दिन का झोपड़ा' अब सर्व-सम्मत रूप में विग्रह-राज विशालदेव के शिक्षण-स्थल का अंग्र स्वीकार कर लिया गया है।

दिल्ली-स्थित तथाकथित कुतुबमीनार अब व्यापक रूप में पूर्वकाल का हिन्दू-स्त्राम्म स्वीकार किया जाता है। कहा जाता है कि मुस्लिम लीग के जनक और अलीगढ़ मुस्लिम विश्वविद्यालय के संस्थापक सर सैयद अहमद खान ने स्वीकार किया था कि, "कुतुबमीनार और पार्श्वस्थित मन्दिर का निर्माण-श्रेय हिन्दूकाल को देने वाली वर्तमान परम्परा ठीक मालूम देती है।"

ये तो केवल मान कुछ उदाहरण हो हैं, किन्तु यदि समस्त भारत में विद्यमान उन स्मारकों की एक वृहद् सूची बनाई जाय जो आज भी सर्व-मान्य रूप में हिन्दू-स्मारक ही है चाहे वे छदारूप में मुस्लिम प्रतीत होते हैं, तो मैं निरुचय से कह सकता हूँ कि इनकी संख्या हजारों तक पहुँच जायेगी।

इन उदाहरणों ने मेरे सन्देहों को बल प्रदान किया, और मैंने मुस्लिमों से सम्बद्ध अन्य स्मारकों का सूक्ष्मता से तथ्य-निरूपण करना प्रारम्भ कर दिया। और आश्चर्य की बात तो यह है कि मुझे ज्ञात हो गया कि किसी भी मुक्त मानस को उन स्मारकों के हिन्दू-मुलक सिद्ध करने के लिए बे स्मारक स्वयं ही पर्याप्त साक्ष्य प्रस्तुन करते हैं। प्रथम-दर्शनाधारित मामला

भारतीय इतिहास की भयंकर भूने

क्ना चुकते ने पहचात् आह्ये हम सारे भारत के कुछ प्रमुख सुप्रसिद्ध स्मारकों का विवेचन इस दृष्टि से करें कि उनके हिन्दू-पूल होने में और उनको मुस्लिम-रचनाएँ समझने में सुस्पष्ट असंगतियों के हमको क्या प्रमाण विवने हैं।

आहमें, हम सबंप्रधम कश्मीर पर दृष्टि डालें। केवल कुछ शताब्दी पूर्व ही कश्मीर-उपत्यका संस्कृत-मन्त्रों से गुंजरित हुआ करती थी। धूलि-धूस-हिन हिन्दू-अवसों के ध्वंसावशेष अभी भी कश्मीर में मातंण्ड तथा अन्य स्थानों पर देने जा सकते हैं। कश्मीर की राजधानी का नाम 'श्रीनगर' अभी भी विसुद्ध मंस्कृत हैं। धाटों में प्रवाहित होने वाली नदी का नाम, 'जेहलम', भी पानी अर्थ-छोतक संस्कृत जन्द 'जलम्' से ब्युत्यन्त है। श्रीनगर की एक पहाड़ी पर स्थित महाक् संस्कृत दार्शनिक शंकराचार्यजी का मन्दिर एकः मुश्रमिद्ध दृ-चिह्न है।

#### वेरिनाग

क्षीनगर पहुँचने से संगमा २० मील पहिले एक विषयमन पर मीटर क्षण में १०-१२ मील परहम देरिनाग जा पहुँचते हैं। यहीं पर जेहलम नदी को उद्यम है, जो मैदानी और समतल भूमि के धरातल से बिल्कुल स्पष्ट रीलबले झरने के स्थम फूटती है। 'बल-सपें' के छोतक 'बारिनाग' संस्कृत-कल का कुछ झगज ह-स्थ ही तो वेरिनाग है। तागपूजा के लिए हिन्दू सील बिट्यात हैं। लोकप्रिय हिन्दू जनश्रुति के अनुसार हमारी मातृश्रुमि क्या सबस द्रुकोमाता का अवलम्ब ही जेपनाग है। पर-परा के अनुस्प ही बेरिनाग का एक मन्दिर समीपस्य बूक के नीचे झुरमुट में अभी भी बना हुआ है। नदी किसी एक क्षण बर्तन जलकुक्द में समाविष्ट है। जलकुक्ड के चहुँ और क्षण के हैं। इस को है अपने सील इस के नीचे झुरमुट में अभी भी बना हुआ है। नदी किसी एक क्षण बर्तन जलकुक्द में समाविष्ट है। जलकुक्ड के चहुँ और क्षण के हैं। इस में प्राचीन प्रस्तर की देव-प्रतिमाएँ हैं जो सिर कर प्रमुखे धारण करने बाले और अपने ललाट पर मुगन्धित चन्दन का लेप करने बाले डीकरा पिक्तों द्वारा अभी भी पूजी बाती हैं। चारों और, पास के ही, बिस्तुत स्तरमपीठ के अबग्रेष देखे जा सकते हैं जो इस बात के स्पष्ट कर में छातक है कि यहाँ पर निर्मित कोई भवन अवक्य ही गिरा दिया गुया

है। किसी भी निष्पक्ष प्रेक्षक को यह विश्वास दिलाने के लिए ये इनंमावजेय पर्याप्त है कि इसी स्थल पर मुणोभित प्राचीन वारिनाग-मन्दिर मुन्तिन विजेताओं द्वारा नष्ट कर दिया गया था। यदि इस क्षेत्र की खुदाई की जाब, तो निश्चित है कि और भी देव-प्रतिमाएँ तथा अन्य साक्ष्य उपनब्ध होने। इस अत्यन्त प्रवल प्रमाण की विद्यमानता के होते हुए भी तुलनात्मक रूप में नवीन, लाल पत्थर के एक फलक को वहां लगा दिया गवा है जो आधुनिक उर्दू भाषा में घोषणा कर रहा है कि इस निर्झर को अपने अंचल में समा के इं बाला निर्माण-कार्य अकवर या जहांगीर की प्रेरणा पर किया गया था।

यह दावा परि-परीक्षण पर सही सिद्ध नहीं हो सकता। जैसा प्राचीन निर्माण-कार्य यह है, उससे हिन्दुस्तान के किसी शक्तिशाली सम्प्राट् को तो वया, किसी साधारण गृहस्थ को भी कोई यश नहीं मिलगा! नदियों के स्रोतों को जल-कुण्डों को वांधकर रखना हिन्दुओं के लिए तो पुण्य का कार्य निरस्तरेहात्मक रूप में है, तथापि यह मुस्लिम परम्परा का अंग कभी नहीं रहा। यदि इसका निर्माता कोई मुस्लिम बादशाह सचमुत्र ही होता. तो यह स्थल मस्जिद होता, न कि हिन्दू-देवताओं और हिन्दू-पिण्डितों के परस्पर भेंट करने का आध्य-स्थल। प्राचीन हिन्दू-देव-प्रतिमाएँ और बारिनाग का पुन-रुद्धारित मन्दिर कभी वहाँ अस्तित्व में आ ही नहीं सकते थे। और भी, बारिनाग का नाम तो न जाने कब का गर्जनकारी बरबी भाषा में बदल दिया गया होता। ये समस्त बिचार प्रदिश्चत करते हैं कि इस स्थान पर किसी भी प्रकार का निर्माण-कार्य करने के स्थान पर अकबर और जहाँगीर ने तो यहाँ स्थित प्राचीन बारिनाग मन्दिर ध्वस्त किया जिसको मूक साक्षी विद्य-मान स्तम्भपीठ अभी भी दे रही है।

## ध्वंसकर्ता, न कि निर्माता

निसगंतः यह एक और आनुषंगिक सिद्धान्त का प्रतिपादन करता है। मिद्धान्त यह है कि जब भी कभी, सभी साक्ष्यों से हिन्दू-सूलक प्रतीत होने बाले किसी भी स्मारक के साथ मुस्लिम णासक का नाम जुड़ा हो, तो उस प्राप्तक को उस स्मारक का निर्माता समझने के स्थान पर उसका बिजेता और ध्वंसकर्ता ही समझा जाना चाहिये। लिखिन बनाम तथ्यात्मक साध्य

हमारा सस्तिष्क एक बात के बारे में भी स्पष्ट होना चाहिये। में जिस प्रकार के साध्य प्रस्तुत कर रहा है. हुओ इतिहासकार उसका तिरस्कार यह नहत्तर करना नाहेंगे कि म तो केवल कपोल-कल्पनाएं और तर्क-बितकं इर रहा है। वे हो तथाकथित तिखित साध्य को लिये कोलाहल मचाते रजने है । मैं उनमें कहना चाहता हूँ कि उनको स्वयं पता नहीं है जि वे नया विचित्र बात कह रहे हैं ! प्रथम तो वे स्थम इस बात के अपराधी हैं कि उन्होंने केवन क्नी-मुकायी वातों के आधार पर हो, बिना किसी लिखित प्रमाण, दया अम-भूगतान पतक, भूडित-लेख और दैनंदिन-व्यय के लेखाओं के जनाव व की विभिन्न मध्यकानीन स्मारकों का निर्माण-प्रश विभिन्न मुस्सिम मुसतानो और बादशाहों को दे दिया है। कई बार उनकी मुस्सिम गानकों के स्मृति-ग्रन्यों तथा मध्यकालीन मुस्लिम लेखकों के तिथिकम-इनों में ब्तेता ने समाविष्ट अंशों की नगण्य सहायता भी मिली है। ऐसे मृह्मिम नेखक बहुधा बादणाह द्वारा ही नियुक्त किये जाते थे। जिस प्रकार मुझे मालुम है उसी प्रकार हमारे समकालीन इतिहासवेताओं को भी भली बकार जात है कि इन स्मृति-बन्धों और तिथि-वृत्तों के अनेक मूल पाठ उप-च्छा है को पन्स्पर विरोधी है, और उनमें भी किसी-किसी स्मारक का मान्यां-सा सन्दर्भ-मात्र दिया गया है। इतिहासवेत्ताओं को यह भी मालूम है कि वे विधिवन और स्मृतियन्य कपोल-कल्पनाओं, अर्ध-सत्य, घोर क्योंकित दिख' स्वध्नो और पाखण्डपूर्ण चापलुसी से भरे दावों के कारण चुरायस्य है।

बार्ख्यक जीवन में जब हमारे सम्मुख संदिग्ध लिखित प्रमाण और इनके बिरोडी क्यान्मक साध्य की समस्या उपस्थित होती है, तब सर्देव हु=गं कात का शी महत्त्व होता है। सार्वजनिक स्थान पर पड़े हुए एक व्यक्तिका का उदाहरण जो। भव के माथ ही एक काशज पर उद्त वाक्य व नगर मानुम दीहा है कि मृत व्यक्ति ने आत्महत्या की है। यह कागाज एक इक्षार में जिल्लिस प्रमाण ही है। किन्तु क्या हमारे 'इतिहासवैना' इसी पर निवर रहन और भृत्यु के कारण का पता लगाना अन्त्रीकार कर देंगे, चाहे इन किण्ड की बाँड में छरा ही भोक रक्का हो ? इस प्रकार के मामले में

में ऐसा तथाकथित लिखित प्रमाण निष्कृष्ट बस्तु समझकर फेंक दिया जायगा, और उस मृत्यु की पड़ताल हत्या का मामला समझकर ही की जायगी। यही सिद्धान्त मध्यकालीन स्मारकों पर भी लागू होता है, जो विद्रुव हैं: मृतक विण्ड की भौति पड़े हैं और जिनके पूर्व-वृत्त संदिग्ध हैं। अतः १रम्परा से बँधे हुए इतिहासबैताओं को तथाकथित लिखित प्रमाण की अन्धश्रद्धा का सिद्धान्त नहीं अपनाना चाहिये। और जिस प्रकार का साक्ष्य में दे रहा हूँ उससे उत्तेजित हो, रुष्ट त होना चाहिये। उपर्युक्त स्पष्टीकरण उनको विध्वास दिला सकता है कि मेरे हारा दिया गया साध्य किसी भी न्यायालय में निर्णायक निष्कर्ष के लिए उन लोगों द्वारा दिये गये निष्कुष्ट और मनगढ़न्त हरकें उल्लेखों के मुकाबले में सबल सिद्ध होगा। उन लोगों द्वारा दिये गये तक पिछली सारी शताब्दियों से चले आने पर भी निस्सार सिद्ध हुए है।

## निशात और शालिमार

भारतीय इतिहास की भयंकर भूतें

मेरे सिद्धान्त के लिए पोषक कुछ मूल विचारों की मीमांसा कर चुकते के पत्रचात् में अब फिर कश्मीर के कुछ अन्य प्रमुख स्मारकों का वर्णन करूँगा। कश्मीर में निशात और शालिमार नाम से पुकार जाने वाले दो मनोरम प्रकृति दृण्य-निर्माण उद्यान हैं। इतिहास ने भूल से उनका निर्माण-श्रेय मुज़लों को दिया है। निशात और शालिमार, (शालिमार्ग का अत्यस्प अपभ्रंश) दोनों ही, संस्कृत शब्द हैं। निष्णात का अर्थ है 'पूर्ण सुव्यवस्थित'। इस प्रकार, यह केवल उद्यानों के लिए ही स्यवहार में लाया जा सकता है। यह कश्मीर में प्रचलित विद्यमान हिन्दू-शीर्यनाम भी है जो बहु-प्रतिमाशील एवं नुसम्पन्न परिवार का द्योतक है। ग्रालिमार्ग का अर्थ "साल-(धान) क्षेत्र में से अथवा ऊँचे-ऊँचे जालवृक्षों के मध्य से निकाला हुआ पर्वतीय मार्ग है।

उद्यानों में सभी स्थानों पर निष्पक्षतापूर्वक स्तम्भपीठ का नमूना देखा जा सकता है जो इस बात का आभास देता है कि उचान कि ले-बन्दी में थे और ध्वस्त राजप्रामादों के अंश थे। उनके प्रवेशद्वार, प्राचीरें और कुछ पलको पर दुर्ग की दीवारों के कुछ भाग अभी भी उभड़े हुए वहाँ विश्वमान

है। प्रवेणकार स्वलंकत हिन्दू-णैली में है। इसके अतिरिक्त, सुदूर आगरा में अपनी णन्ति का केन्द्र रखने बाले मुगल सोग ७०० मील दूर स्थित उद्यानी की सुन्दरता और भीतन मन्द-मन्द बयार का आनन्दोपभीग करने की किसी प्रकार कत्यना भी नहीं कर सकते थे। साथ ही, रास्ता भी तो सघन वनों जीर दुर्गम पर्वतीय प्रदेश से जाता था। उस समय, जैसाकि आज आधुतिक दायु सेवाएँ उपलब्ध होने के यहवात् भी है, कश्मीर की एक बार याता ही केवन स्वप्तमात यो। किसी मुतल सम्बाट् का अपनी समस्त सम्पत्ति, सम्बन्धियों और हरम को खुले सभाव्य आक्रमण की उपस्थिति में भी, निवात और जालिमार उद्यानों में कुछ घण्टे शीतलता में व्यतीत करने के अनिश्चित मुख के लिए उतनी सैकड़ों मील दूरी पर हाथी की मस्ताती जाल को पति से जाने की कल्पना करना भी परले दर्ज की वेवकूफ़ी है। समस्त जीवन में एक झार ही ऐसा कर पाना सम्भव होता होगा।

राजीबित निर्झर के छोतक 'शाही चश्मा' के लिए भी यही तर्क लाग् होता है। युगों से चले आ रहे हिन्दू-राजवंशों ने उस निर्झर का संरक्षण किया था: इसीलिए इसका उद्दें नाम 'शाही चब्सा' तो पुरातन संस्कृत ताम

का केवल अनुवादेमात है।

कामीर की प्रसिद्ध झील 'इस' का बाम 'भी संस्कृत-मुलक ही है। 'दल' का अर्थ पता है और पस्तवगुक्छ का द्योतक है। इल जील में प्रवहमान उद्यान और इसमें विपूल कमल-राशि यहां का स्थायी आकर्षण है--य 'दल' नाम वरितार्थ करते हैं।

कर्मार में बन्ध अनेक मार्गों के नाम अभी भी शुद्ध संस्कृत में हैं, उदा-हरणार्व (स्वण-मामे का शोतक) नीतमर्ग और गुलमर्ग जो पहिले गाँरिमार्ग वर्षात् देवी गौरिका मार्ग कहलाता थां । 'चन्दनवाड़ी' नाम भी णुद्ध संस्कृत

इस बकार यह स्पष्ट हो जाएगा कि कश्मीर में मुस्लिम-संस्कृति के कार्द चिह्न नक्षित नहीं होते । केवल इसकी मुस्लम-बहुल जनसंख्या है, जी बनान् इन्नाम धर्म में परिवर्तित की गई।

कृता होत है "वैनर्नका" नाम से युकारा जाने वाला एक अन्य नाम ावण भावक ताया ने बनवाया था; इसका नाम कश्मीर के पुस्तिम-पूर्व

राजाओं मे पाया जाता है। चूंकि रामायण में रावण की राजधानी वंका थी, यही वह हिन्दू राजा था जिसने बुलर झील में अपना राजमहल बनाया और उसको लंका के नाम से पुकारा। बाद में जब जैनुद्दीन नामक एक मुस्लिम जासक ने इसे अपना निवासस्थान बना लिया, तब इस राजमहल का नाम जीनुहीन के साथ सम्बद्ध हो गया। अतः हमारे जो इतिहासकार यह कहते हैं कि बूलर झील में लका-प्रासाद जैनुहीन ने बनाया, वे कवंकर सलती के अपराधी हैं।

भारतीय इतिहास की भवंकर भूलें

यह सभी लोगों को यह विश्वास दिलाने के लिए पर्याप्त होना बाहिये कि कश्मीर में जितने भी मध्यकालीन स्मारक आज मिलते हैं, वे सभी मुस्लिम-पूर्व काल के राजपूत शासकों के बनावे हुए हैं। बदि मुस्लिमों ने उनकी बनाया होता, तो उन लोगों ने उन स्मारकों के साथ कभी भी संस्कृत नाम न जोड़ा होता। साथ ही, मुस्लिम-दरवार के अभिलेखों में, इन स्मारकों के निर्माण से सम्बद्ध लिखित प्रमाण भी हमें अवश्य ही हाय लग होते । पूर्वकालिक राजपुती अभिलेखों को मुस्लिम शासकों ने, अपने धर्मान्य रोष के कारण तथा समस्त भवनों पर अपना निर्माण-श्रेय और स्वामित्व स्वापित करने के लिए, अग्नि में स्वाहा कर दिया था। दोनों ही पक्षों में आवश्यक लिखित प्रमाणीं के अभाव में हमें तथ्यात्मक माध्य की ओर देखना पड़ता है; यह भारत के समस्त मध्यकालीन भवनों के हिन्दू राजपूती निर्माण के पक्ष में अति प्रवल रूप में है- चाहे वे भवन मकबरे, दनाह. कब, मस्जिद, किले या राजमहल ही हो।

इन इतिहासवेत्ताओं से, जो अभी भी उपर्युक्त तथ्यात्मक साध्य तथा तकों की शक्ति और सार्थकता को अमान्य करते हैं, मैं कहना चाहता है कि अच्छा होगा यदि वे स्वयं अपना हृदय टटोलें और बताएँ कि कही यह उनके व्यावसायिक कार्य छिन जाने या मुँह न दिखाने की बात तो नहीं है कि जिसके कारण लिखित प्रमाणों के तथाकथित साध्य के अभाव में उनकी सत्य प्रतिभा पर भी पर्दा पड़ रहा है। वे स्वयं ही इस तथ्य पर गम्भी रता-पूर्वक विचार करें कि इस या उस सुल्तान के पक्ष में दिये जाने वाल उनके परम्परागत दावे भी क्या किसी लिखित प्रमाण पर आधारित है।

इसके लिए भी कोई कारण नहीं है कि हम लिखित साध्य के अनाब-

दन तथा वृश्तिम तिथिवृतो की असत्यता के कारण निराणा और ालहायावस्था का प्रदर्शन करें। इस प्रकार की सभी प्रकार की असहाया-वन्धा का प्रकटाकाण हुन इस समय तो कभी नहीं करने जब हुम किसी ाप्या की जीव-गढ़तान करनी ही, चाहे उसमें हमें हत्या का कोई भी सुराग हा व लगता हो। यह तो दैनदिन का सामान्य अनुभव है कि इस प्रकार को हत्वा के नित् हस्यारों को प्रकल और अकाट्य परिस्थिति-साध्य के अध्यार पर दण्ड दे दिया काता है। यह सिद्ध करता है कि जब भी कभी त्यारे सम्बंध निध्यत प्रयाणी की असत्यता, उनकी अभाव था उनका रिकाल हो जाने को मगस्या आ उपस्थित होती है, तब हम परिस्थिति-साध्य = । यहायता न अविवादय निष्क्रमी पर पहुँचते है । यथार्थतः चंकि भारतीय इन्हिस्स के विद्वाती ने स्थापिक अवि-पड़ताल के इस सुदृढ़ और पूर्ण ऋषेण बरुभूत बकार को ओर कोई ध्यान नहीं दिया, इसीलिए भारतीय मध्य-कानीन इतिहास असस्य अनेगतियों, परस्पर विरोधी बातों, बेहदगियों और नमस्याओं से भरा पहा है।

यह बेदजनक है कि मध्यकालीन भारतीय इसिहास लिखने वाले लीग निष्यों पर पहुँचने और राई का पहाड़ बना देने से पूर्व संभी संगत तथ्यों को ज्यान न रखकर असफल हुए हैं। इसीलिए उनके निस्कर्प हमारे अन्त:-भ्यत में प्रवेश पाने में सफल नहीं हो पाने।

#### दिल्लो स्मारक

अनक जताब्दिया से यह विश्वाम दिलाकर, कि दिल्ली के मध्यकालीन स्मारक उनके मुस्लिम-बादकाही ने बनवाए थे, इतिहासवेताओं और उनके इस्त सामान्य जनता की अनेक फीबियों को पूर्ण रूप से ठुगा गया है। मुस्तिमों ने वे स्थारक, निश्चित ही, नहीं बनाए थें। सभी स्मारक मुस्लिम-पूर्व पर में सम्बन्ध स्थान है, और दिल्ली के मुस्लिम-पूर्व अत्निय राजाओं इन्य बनाए सब वे । मुस्सिम भामकों और फ़कीरो की कबों की समेटे हुए मनवरे और दरवार भी पूर्वकातिक दिन्दू राजधामाद और मन्दिर ही है जो छद्रमञ्जू में कविस्तानों में बदस दिये गये हैं।

इन स्मारकों का श्रेय मध्यकालीन मुस्लिम शासको को देने में, इतिहासवैत्ता कनसुनी बातों या भयंकर भूल करने बाले बिटिश अधिकारियों अथवा अन्य देश-प्रेमी मुस्लिम तिथियुत्त लेखकों के दारा मार्ग-दर्शन प्राप्त करने रहे हैं। यदि उन्होंने इन कथनों को परिस्थिति साध्य के आधार पर सन्वापित कर लेने की सामान्य सावधानी भी बरती होती, तो हमे यह घोटाला नही मिलना जो सरकारी अभिलेखीं और इतिहास के पाठ्य-प्रत्ये में बहुत गहरा घुम चुका है।

दिल्ली-स्थित कुछ प्रमुख स्मारको की समीक्षा पाठक को यह विक्यान दिलाने के लिए पर्याप्त होनी चाहिये कि ये भवन मुस्लिम आक्रमणी के प्रारम्भ होने से पूर्व भी विद्यमान थे । तथ्य यह है कि जो स्मारक आज हम देख पान है ने तो उस विपूल स्थापत्य-कला की विकाल सम्पत्ति के लेशमात्र अंश है जी नारत में मुस्लिम आक्रमणों से पूर्व अस्तित्व में थे। तथ्य रूप में इन अनि भव्य भवनों और मन्दिरों की विपुलता ही आद रणकारियों के लिए एक बहत बड़ा आकर्षण रही यी।

#### लाल-क़िला

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

आइये, हम लाल-किले से अपना समालोचनात्मक अध्यक्षन प्रायम करें। 'पृथ्वीराज रासों' नामक समकालीन ग्रन्थ से हमे जात होता है कि पृथ्वीराज यमुना नदी के तट पर बने एक राजमहल में रहता था। परम्परा-गत लेखे भी हमें बताते हैं कि पृथ्वीराज का महल लाल-कोट अर्थात् लाल-दीयारों की संरचना के नाम से विख्यात था। इन दोनों विवरणों का पूर्णोत्तर हमें आज दिल्ली के एकमाल उस भवन से मिलता है जो आज लाल-किला कहलाता है। और आज फिर भी मुगल बादणाह णाहजहाँ की दिस्ती का लाल-क़िला बनाते का सम्पूर्ण यश व्यथं में दिया जा रहा है।

णाहजहां में लगभग २५० वर्ष पूर्व सन् १३६≈ में दिल्ली-निवासियो का नर-संहार करने वाले तैमूरलंग ने पुरानी दिल्ली का उल्लेख किया है। आर फिर भी हमारे इतिहास-प्रत्थों में पुरानी दिल्ली का वर्णन उस नगरी के रूप में आता है जिसकी स्वापना शाहजहां ने की थी। दिल्ली में लाल-किला पुरानी दिल्ली का नाभीय-स्थल है। तथ्य रूप में, पुरानी दिल्ली

घुरीय-मार्य — चाँदनी चीक मार्ग जो लाल-किले को उस अवन से जोड़ता है जो आज फलहपुरी महिजद कहलाता है किन्तु जो दिल्ली के हिन्दू-जासकों के नुन-देवता का मन्दिर था — के चारों ओर बसी है। इस प्रकार, घाहजहीं से ४०० वर्ष पूर्व भी, लाल-किले और अपने प्रमुख बाज़ार चाँदनी चीक सहित पुरानी दिल्ली निश्चित रूप में ही अस्तित्व में थी।

विने के पिछले भाग में प्रवाहित यमुना-तट राजधाट पुकारा जाता है। यह सरकृत शब्द है। यह अभी तक प्रचलित न रहता यदि राजाओं की अनेक पीड़ियों ने हाहुजहां और उसके अनुवर्ती मुस्लिमों से पूर्व लाल-किले में आवास ने रखा होता। मुगलवंश के पांचवें बादणाह णाहजहां के पश्चात् किमी भी राजा ने लाल-किने से देश में शासन नहीं किया। यदि णाहजहां ने किमा बनाया होता, तो पिछली और यमुना का तट राजधाट न कहला-कर बादणाह घाट के नाम ने पुकारा गया होता।

किने के एक द्वार पर बाहर की ओर एक हाथी की मृति चिवित है। इस्ताम किसी भी प्रकार का मृतिकरण कठीरतापूर्वक मना करता है, जबिक राज्युत सम्राट क्जों के प्रति अपने प्रेम के लिए नृष्टियात है।

नित्ते की मेहराकों के दोनों और प्रस्तर-पुराक लक्षण हैं जो सभी मध्य-कार्नास हिन्दू भवतों पर दण्डब्ब है ।

प्रवहमान जल-अवाहिकाएँ. जिनमें ने प्रमुना का जल सम्पूर्ण जिले में बन्दक-निनाद करता बहता था, फिर राजपून-निर्माण की पुष्टि करते हैं क्योंकि निक्नानी प्रस्था बाले मुस्तिमों ने प्रवाहमान जल-प्रवाहिकाओं की कभी बन्धना भी न की होगी।

आवन-वादो दर्गक-मण्डण एव दीवाने-खाम में केशर-कृष्ट फिर हिन्दू जब्दावनी है। राजपून क्षत्रिय शासक केशर-जन से रुनान करते थे। साथ वे कमरे ने पर्श पर हिन्दुओं में पूज्य कमन पुष्प तना है।

दीवान-नाम और दीवान-त्राम में एक भी गुम्बद या मीनार नहीं है, जिस पर मुस्लिम सदेव बन देने रहे। दीवान-जाम की मंगमरमरी व्यास पीठ में, जिस पर बादकाद देठा करना था, मन्दिर के प्रकार की छत है दिसके निक्याबाज्य प्रकार के दी मिरे विर्वेक रूप में जुड़े हुए हैं। दीवाने-खाम में अस्वर (पुराना जवपुर) के भीतर के राजोजित भाग से अत्यधिक विरमय- कारी समानता है। अम्बर (आमेर) राजपूतों द्वारा मुस्लिम-पूर्व काल में बनावा गया था।

'समृति-प्रन्थों' एवं तिथिवृत्तों के उल्लेखानुसार प्रत्येक मुगल गामक का १००० स्वियों का हरम होता था। वे सब, स्वयं गासक और उनके अनेक बाल-प्रच्चे किसी भी प्रकार कल्पना किए जाते पर दीवाने-खास से संलम्न दो-तीन कमरों में नमा ही नहीं सकते थे।

दीवाने-लास के निकट सगमरमर के जंगले पर राजा की न्याय-तुला का चित्र अंकित है। अपनी प्रजा के ६६ प्रतिशत भाग को नीच व्यक्ति समझने वाले मुगल शासक अपने राजमहल में न्याय के उस चिह्न को अंकित करने को कभी कल्पना भी नहीं कर सकते थे। किन्तु बाह्मणों द्वारा उप-देशिन राजपूत शासक अवश्य ही न्याय-तुला के चित्र से प्रेरणा लेकर न्याय-प्रदान करना अपना एक प्रमुख कर्तव्य समझा करते थे।

दीवाने-खास और दीवाने-आम में मण्डप शैली की अलंकत हिन्दू कला-कृति है। इसके अतिरिक्त, दीवाने-खास सन् ६-४ ई० के आस-पास निमित्त अभ्बर (आमेर—पुराना जयपुर) के भीतरी महल से अत्यधिक मिलता-हणता है।

दीवाने-लास की एक दीवार पर खुदी हुई फ़ारसी की पंक्तियों में जिला है कि यह स्थान 'पृथ्वी पर न्वगं' है। इस प्रकार की डींग केवल बलान् अधियहण करनेवाला ही हाँक सकता था। यदि शाहजहां इस भवन का मूल निर्माता रहा होता, तो वह कभी भी इस प्रकार अतिशयोक्तिपूर्ण गददावली में वर्णन न करता। मूल निर्माता तो प्रायः रचना के सम्बन्ध में अंबोचगील होता है। और भी बढ़कर बात यह है कि भवन के दोषों के प्रवन्ध में निर्माता इतना सजग होता है कि वह कभी भी ऐसे निर्माण को पृथ्वी पर स्वगं' कहने की कल्पना कर ही नहीं सकता।

मानसभास्त का एकं अन्य महत्वपूर्ण सिद्धान्त भी इस मामले में लागू होता है। मनुष्य अपने भवन को प्राय: झोंपड़ी या कुटिया कहता है, स्वर्ग नहीं। यह भी ध्यान रखने की बात है कि चाहे किसी मनुष्य की पत्नी कितनों भी मुन्दर, रूपवती क्यों न हो, वह व्यक्ति चौराहे पर खड़े होकर या गकान की सर्वोच्च छत पर चढ़कर उसके सौन्दर्य के सम्बन्ध में कभी भी भारतीय इतिहास की भवंकर भूलें

कृष्ठ नहीं करेगा। इसी पकार किसी भवत के निर्माण में अत्यधिक श्रम व इन स्वदं करने वासा स्वक्ति कभी भी गेखी नहीं बचारता। दूसरी और, हें इब का नहीं पर बुद्धि रखने वाले पड़ीसी मा अपरिचित व्यक्ति ही व जोन होते है को ऐसे अस्कर्णणों के भौतिक-रूप की प्रशंसा करते हैं। मध्य-कामीने इतिहास में हमें ऐसा एक तथ्य उपतब्ध भी है। जिलाँड़ की सहारानी चीवनी अपने क्य-मौन्दर्य के लिए सुविख्यात है। भारत के क्षतिय राज-चनानी में उस देंसी रूपवती महिलामें तो संकड़ों ही रही होंगी किन्तू इतिहासरान्य इन्हें बासीरिक सीन्दर्ग के सम्बन्ध में चुप ही है, मुख्यतः कटाविक इक्तिए कि ऐसे मॉल्ट्य के सम्बन्ध में भारत में कभी भी सार्व-, जनिक कर में अपने मेंह मियोमिट्ठू नहीं होते थे। किन्तु पद्मिनी का भौतिक-मौन्ददे इमीनिए वर्षा का विषय वन गया कि विदेशी आकारता जनाउद्दीन दिलाजी उसके सौन्दर्य से इतना अधिक आसक्त हो गया कि इसको बहुन करने के लिए उसने आकाश-पाताल एक कर दिया । लालकि ले के अवकारियों और इतिहानवेताओं को इस बात का विश्वास दिलाने के किए वह वर्षेष्ट प्रमाण समझा जाना चाहिए कि दीवाने-खास में अकित कारचन्द्रविद्रमं यह कारसी पंक्ति इस वात का प्रवल प्रमाण है कि यह पंक्ति किने के उन विजेनाओं हारा यहां पर जोड़ दी गई, जिन्होंने युद्ध के मध्य उत्तब्ध सम्बों के इप में स्मारक की अलकृत सुन्दरता से वृधिया जाने पर इन बहर की माझात् स्वर्ग कह दिया या ।

20

नाम-किने ने आगे बढ़ने पर, केंबन कुछ गत की दूरी पर, हम देखते इ कि निकटक्य दोनों देवालय गैर-मुस्लिमों के ही है। इनमें से एक लाल देव-मन्दिर और दूसरा गौरीशकर मन्दिर हैं। यदि शाहजहां ने लाल-किला दसाया डीना नी वह कभी भी इन दीनी-ग्रेप-मुस्लिस देवालयों की बने रहने ही अनुमदि न देशा। ये दोनों मन्दिर इन स्थानों पर इसीलिए हैं कि काहब्दी य वडाक्टियों पूर्व राजपुती ने यह जाल-किला बनवाया था।

लाव-विजे में निवासना हुआ मुख्य बाजार चौदमी जीक मूल रूप मे केवन हिन्दुक्षा से ही चिया हुआ है। यदि मुगलों ने यह किला बनयाया हाटा लो चोडनी चोड में तुसी, अफगाओं, आरमी सोगों, अरबीं, अबी-मीनिया हिन्दुन्धमे-परिवनिनी के ही आवास होते, हिन्दुओं के नहीं ।

समस्त पुरानी दिल्ली की जनसंख्या अधिकांगतः हिन्दू ही है। इसकी ांलिएट एवं ध्यावदार गलियों में मकान भी परम्परागत हिन्दू-शैली में हो ाने हुए है। यह मानना बहुदी बात है कि शाहजहाँ जैसे कूर धर्मान्छ व्यक्तिः ने हिन्दुओं के लिए मकान बनवाए और समस्त नगर की विशास दीवार में किलेबन्दी की। जैसाकि तैमुरलंग की आत्मकथा में कहा गया है, प्रानी दिल्ली शाहजहां से णताब्दियों पूर्व अस्तित्व में थी।

इतने विपुल प्रमाणों के विरुद्ध, यदि शाहजहां के स्मृतिग्रन्थों के परस्पर विरोधी तथा मनबहत्त रूपान्तरों में शाहजहां द्वारा किसी किले या नगर की स्थापना के स्थल में सन्दर्भ मिल जायें तो इतिहासबेताओं को त्रन्त ही उस दावे को निराधार और अप्रामाणिक घोषित कर देना चाहिये।

मध्यकालीन मुस्लिम इतिहासवृत्तों में 'अरेबियन नाइट्स' की गन्त आती है। वे तिथिवृत्त सार्वभौमाधिकारी या संरक्षक सरदार का मनी-विनोद करने और उनका अनुग्रह प्राप्त करने के लिए लिले गये परियों के कथानक है तथा पूर्णतः काल्पनिक है। राख्नि में शयन-पूर्व बच्चों को बिस्तरे पर लेटे-लेटे कहानियाँ सुनाते समय जैसे किसी भव्य जादू-महल की सामणी की कल्पना हम स्वयं ही करने लगते हैं, वैसे ही ये तिथियत भी कल्पना-पूरित हैं। मुस्लिम बादणाहों के स्मृतिग्रत्यों पर टीका करते हुए सर एच० एम० इलियट और प्रोफेसर जॉन डॉसन ने बार-बार सावधान किया है कि उन स्मृतिग्रन्यों में उन सभी बातों का समावेश है जो उस बादशाह वा चाटुकार लेखक ने विचारा कि अमुक-अमुक बात सार्वजनिक जानकारी में आनी ही चाहिए। मध्यकालीन मुस्लिम तिथिवृत्तों की अपनी अस्ट-खण्डीय ममीक्षा में स्वर्गीय तर एच० एम० इलियट ने लिखा है कि भारत में मुस्लिम काल का इतिहास 'निलंक्जतापुर्वक किया गया रोचक कपटकाल है।'

दिल्ली के अगणित स्मारकों के सम्बन्ध में ध्यान रखने वाली एक विचित्र बात यह है कि इतने सोरे मकबरे और दरगाहे हैं किन्तु उन्हों के अनुरूप महल नहीं है। हमें हमायं का मकबरा, खानलाना का मकबरा, नजफ़खान का मकवरा, लोदी का मकवरा, अलाउद्दीन ख़िलजी का मकबरा, सफ़दरजंग का मकबरा, बिलायार काकी का मकबरा, निजामुहीन का सक्तबरा, और ऐसे ही अन्य मक्तबरे मिलते हैं।

इतिहास के सभी विकाधी अभी-भांति जानते हैं कि मुस्लिम उत्तरा-धिकार-प्रहण करने के लिए भात्यातक और पितृधातक रक्तपात सर्देव हुआ है। इस इकार की परिस्थिति में क्या यह कल्पना भी की जा सकती है कि अपने पूर्ववर्ती के वह का आजीवन प्यासा रहने वाला अनुवर्ती अपने घृण्य पूर्वदर्शी की मृत्यु के पत्त्वात् भव्य मकवरा बनवाएगा ? और क्या ऐसा भी नम्भव हो सकता था कि जो आदमी आजीवन अपने और अपने बाल-वच्ची के निए कोई महल न बनाए, वही आदमी अपने पूर्ववर्ती के लिए भव्य महल इता और इसी कमानुसार उसकी भी अवनी मृत्यु के पश्चात एक भव्य मक्त्यरा अपने अनुवर्ती द्वारा मकवरे के रूप में प्रयोग करने के लिए मिल कार्षे ? क्या उनके मध्य मकवरा-निर्माण का कोई समझौता हो गया था !! अपने मनक पूर्वज के लिए भव्य भक्तवरा बनाने की सोचने से पूर्व सिहासना-मृद् बादणाह अपने और अपने बाल-बच्चों के लिए संकड़ों महल बनवाएगा । इन टोनो विचारों से इतिहास के किसी भी विद्यार्थी को समझ में आ जाना चाहिये कि संयोज्य महलों के अभाव में भी इतने सारे मकबरे इसीलिए उन्तरुव है क्योंकि मुस्लिम बादशाहों ने न तो मकवरे ही बनवाए और न ही राजगहेन ।

अस्य देशी मुस्लिम सरदारों और शासनारूढ़ परिवारों को हिन्दुओं की जीवगहीत इमानतों का बाहत्य उपलब्ध हो गया जो जीवित रहते समय जाव न के रूप में और उनकी मृत्यूपरान्त मकवर के रूप में काम में आया। इसमें स्पष्ट होता है कि अलाउड़ीन खिलजी और इस्तमश के विडों की तथी-कर्वन कुनुदसीनार बेबन-बेकुन के किसी बाहरी जाग में चुपचाप दवा दिया गमा है। पुरातन हिन्दू-मूभागों को, जिनमे विजित राममहल, मन्दिर और भवन सम्मिनित थे, निर्वाब रूप में जीवित और मृतकों के लिए उपयोग में लाज गया। यहाँ कारण है कि हम ये सब मकबरे आदि अलंकुत मन्दिरों बेकी मंग्बनाओं और विजाल क्षेत्रीय भव्य भवनों के रूप में पाते हैं। इसी के बेस एक अन्य ऐतिहर्शनक-मूत्र बाप्त होता है जिसे भारतीय मध्यकालीन इतिहास के अध्ययन ने लिए कुञ्जी का कार्य करना चाहिए। वह सूत्र यह है कि आब जिस करनु को हम किसी मुस्लिम शासक या सरदार का मकवरा विकास करत है, वह लगगग प्रत्येक मामले में उसका आवासीय स्थान भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

अथवा कम-से-कम उसकी मृत्यु के समय का तो आवासीय स्थान रहा ही था। इस प्रकार, किसी भी व्यक्तिका मकबरा उसकी मृत्यु के तुरन्त-पूर्व ही उसका घर बन चुका था।

## तथाकथित कुतुबमीनार

कृत्वमीनार के सम्बन्ध में भी पर्याप्त प्रमाण उपलब्ध है जिनसे सिद्ध होता है कि कुत्वमीनार एक ऐसा हिन्दू-स्तम्भ है जो कुत्बुदीन से सैकड़ों वर्ष पूर्व भी विद्यमान था, और इसलिए, इस स्तम्भ का निर्माण-अंप कृत्वृहीन को देना गलत है।

कृतुबमीनार के पार्व में बसी हुई तगरी महरौली कहलाती है। यह संस्कृत गब्द 'मिहिरावली' है। यह उस नगरी का द्योतक है जहां सम्राट विकमादित्य के दरवार का विश्वविख्यात ज्योतिषी मिहिर अपने सहायकों गणितज्ञों और तकनीक-विशेषज्ञों के साथ रहा करता था। वे इस तथा-कथित कुत्वमीनार का उपयोग नक्षत्र-विद्याध्ययन के लिए वेध-स्तम्भ के रूप में किया करते थे। इस स्तम्भ के चारों ओर हिन्दू-राशिमण्डल के २७ तारकपञ्जों के मण्डल बने हुए थे।

कुतुबुद्दीन एक ऐसा उत्कीर्ण अंश छोड़ गया है जिसके अनुसार उसने इन २७ मण्डपों को ध्वस्त किया। किन्तु उसने ऐसा कहीं नहीं कहा कि उसने किसी स्तम्भ का निर्माण भी किया था।

इस तथाकथित कृतुबमीनार से वि-स्थान हुए पत्यरों की एक ओर हिन्दू देवमूर्तियां और दूसरी ओर अरबी के अक्षर खुदे हुए हैं। उन पत्यरों को अब संग्रहालय में ले जाया गया है। यह स्पष्ट रूप में दर्शाता है कि मुस्लिम आक्रमणकारी लोग हिन्दू भवनों की प्रस्तर-सज्जा की हटाकर. उसके ऊपर अंकित चितादि को भीतर की ओर मोड़कर, बाहर की ओर दिखने वाले अंशपर अरबी भाषा के अक्षरों की खुदाई कर दिया करते थे।

अनेक सम्बों और दीवारों पर संस्कृत शब्दावली अभी भी परिलक्षित की जा सकती है। यदापि विद्रुप हो चुकी है तथापि भित्ति-शूंग में अभी भी · अनेक देवमूर्तियाँ शोभायमान हैं।

यह स्तम्भ चहुँ और की गई निर्माण-स्रचनाओं का एक अंश निश्चित

एक अन्य महत्त्वपूर्ण विचारणीय बात यह है कि स्तम्भ का प्रवेश-द्वार उत्तर की ओर है न कि पश्चिम की और जैसाकि इंस्लामी मान्यता और अध्यासानुमार आवश्यक रहा है।

प्रवेश-दार के दोनों और हो प्रस्तृत पुत्प-चिह्न हैं; ये भी सिद्ध करते हैं कि यह हिन्दू-मदन है। मध्यकालीन भवनों की हिन्दू-निर्माण संरचना में बस्तर-पूर्ण को विद्यमानता एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण लक्षण है। अपनी बनाई इट इमारतों में मुस्तिम लोग ऐसे पूष्प कभी नहीं रखते।

बनाय के ज्यर कानिस के ठीक नीचे के भाग में तमुनों पर तोड़-फीड़, बनामान समान्त करने अथवा असंगत पंकितयों की असंबद्ध रूप में मिला देने के स्पट चिह्न है। अरबी-गटदावली क्षतिग्रस्त अधीमुखी कमल की बानियों के अल्डाबीणिन है। कट्टर मुस्लिम और विद्वान् सर सैयद अहमद खान ने स्वीत्कार किया है कि यह स्तरभ हिन्दु-भवन है।

पार्चन्य नवाकित कुनत-उत्-उत्नाम का मेहराव-युक्त प्रवेण-द्वार पूर्वनात के महिन्दों के असंस्त मेहरावों से युक्त द्वारों से किसी भी प्रकार विन्त दक्षे हैं। इस भवन के स्वरूप के ऊपर कान्तिस के ठीक नीचे के भाग व गमने में भा नाइ-काह के चिद्ध स्पष्ट है जो सिद्ध करते हैं कि पूर्वकालीन गोन्द्रा का व्यवकार के उपयोग में साथ के निग् मस्जिदों का रूप देने में पत्थरों को इधर-उधर करने में मुस्लिम शासकों को बड़ी हादिक शान्ति मिलती थी।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

स्तम्भ का घरा ठीक २७ मोड़ों, चापों और विकोणों का है। ये एक के बाद दूसरा, दूसरे के बाद तीसरा, तीसरे के बाद पहला—इस कम मे है। यह प्रकट करता है कि इस क्षेत्र में २७ के अंक का विशेष महत्त्व तथा उसकी प्रधानता रही है। पहिले ही बणित २७ तारकपूंजों के मण्डपों के माथ इस पर विचारोपरान्त कोई सन्देह शेष नहीं रह जाता कि यह स्तम्भ भी नक्ष-वीय वेधस्तम्भ ही था।

'जुतुबमीनार' अरबी शब्द नक्षजीय (बेध-शास्त्र) स्तम्भ का द्योतक है।
मुस्तान कुतुबुद्दीन से इसको सम्बद्ध करने और दरबारी पत्नाचार में इसके
नामोल्लेख की यही कहानी है। समय व्यतीत होते-होते जुतुब स्तम्भ के साथ
कुतुबुद्दीन का नाम अनायास ही संलग्न हो गया, जिसने यह भ्रम उत्यन्न
कर दिया कि कुतुबुद्दीन ने कुतुबमीनार बनवायी।

स्तम्भ की संरचना में शिलाखण्डों को दृढ़ता से एक स्थल पर रखने के लिए लोह-पट्टियां प्रयुक्त की गयी है। आगरा-दुगं की प्रस्तर-प्राचीरों में भी इसी प्रकार की लौह-पट्टियां प्रयुक्त हुई हैं। अपनी पुस्तक "ताजमहल राज-पूती राजप्रासाद था" में मैंने किले के मूल के सम्बन्ध में विश्वद विवरण प्रस्तुत किया है और यह सिद्ध किया है कि यह मुस्लिम-पूर्व काल में भी विद्यमान था। इस प्रकार यह स्पष्ट है कि बड़े-बड़े भवनों में विश्वाल शिला-खण्डों को मुद्दतापूर्वक एकत रखने के लिए हिन्दू लौह-पट्टियां उपयोग में लाना हिन्दू-प्राकार था। उस प्राकार का दिल्लों की तथाकथित कुतुबमीनार में उपयोग होना इस स्तम्भ को मुस्लिम-पूर्व काल का सिद्ध करने वाला एक अन्य प्रमाण है।

## निजामुद्दीन दरगाह

जिसे आज फ़कीर निजामुद्दीन की दरगाह समझा जाता है, यह बास्तव में एक पुराना मन्दिर है, जो मुस्लिम आक्रमणों में क्षतिग्रस्त हो जाने के बाद हज़रत निजामुद्दीन की दरगाह बन गया, क्योंकि उस फ़कीर को उसकी शृह्यु के पश्चात् बहीं दफ़ना दिया गया था। इस दरगह के बारों और अगणित माता में अन्य मण्डप, प्राचीरें, कबें, दुने की दीवार के उसड़े हुए भाग, स्तम्भ, स्तम्भपीठें अभी भी देखी जा नकती हैं। ये बस्तुएँ सिद्ध करती हैं कि यह किसी समय समृद्ध नगरी थी जो पदाकान्त हुई और विजित हुई। ऐसे तहस-नहस किये गये क्षेत्रों में मुस्लिम पदाकान्त हुई और विजित हुई। ऐसे तहस-नहस किये गये क्षेत्रों में मुस्लिम फकीर जा बसते थे। बाद में उनकी वहीं गाड़ दिया जाता था, जहाँ थे रहते फ़कीर जा बसते थे। बाद में उनकी वहीं गाड़ दिया जाता था, जहाँ थे रहते पहें थे। इस प्रकार मुस्लिम फकीरों को दफ्ताने के स्थान मूल-किस्तान रहें थे। इस प्रकार मुस्लिम फकीरों को दफ्ताने के स्थान मूल-किस्तान वहीं हैं, अणितु वे तो पूर्वकालीन राजपूत भवन हैं जो बाद में मुस्लिमों द्वारा चढ़ात् हिया तिये गये।

हुमायूं का मकबरा

नवी दिल्ली में तथाकथित 'हुमायूं का मकबरा' ऊपर वणित विशाल समरी का अग्न था। यह उस नगरी का केन्द्रीय राजप्रासाद था। आजकल भी बहु उस भाग का अंग्र है जिसे नयी दिल्ली स्थित जयपुर-राजसम्पत्ति कहा जाता है। आज अरब-की-सराय नाम से पुकारा जाने वाला भाग तथा-कथित हुमायुं के मकबरे के बहुँ और विशाल सुरक्षात्मक संरचना थी। हुमायुं बही रहा करता था। पुराने किले स्थित तथाकथित शेर-मण्डल की मोडियों से जब बहु गिर पड़ा, तो उसे इसी स्थान पर लाया गया जो केवल आजो मील दूरी पर ही था। अपनी मृत्यु तक वह इसी राजप्रासाद में पड़ा रहा। दैसा उन दिनों का नित्यप्रति का अभ्यास था, उसे उसी राजप्रासाद से बकना दिया गया, जिसमें वह रहता रहा।

अज जिसे हुमायूं का मकवरा विश्वास किया जाता है, वह तथ्य रूप में एक अति विशाल, भव्य, बहु-मौजला ऐश्वयं-युक्त राजप्रासाद था जिसमें जिन्छ हुने, बेहुत-से प्रवेशहार, इनकी ओर जाने वाले मेहराबों से अलंकृतं मन्मों को पिक्तयां, उप-भवन, अतिथि-गृह, रक्षक-गृह और इस राजप्रासाद के वह ओर दिवहार प्राचीरों से परिवेण्टित विशाल दीवारों के समूह थे। जिन्ह पिक्समी विद्वानों ने स्पष्ट बताया है कि हुमायूं के मकवरे और आगरा माजनहरू में स्वापत्य-कला की समानता अत्यधिक माला में है। "ताज-मान राजपृती राजप्रासाद या" नामक अपनी पुस्तक में में सिद्ध कर चुकी कि साजमहल मूल मुस्लिम मकवरा होने के स्थान पर पूर्वकालिक राजपृती राजप्रासाद है। इसी प्रकार, आज हमायूँ, का मकबरा विक्वास किया जाने वाला स्थान भी पूर्वकालिक राजप्रासाद है।

#### किलोकरी

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

वह क्षेत्र, जिसमें निजामुद्दीन की दरगाह और हुमायुँ का मकदरा स्थित है, किलोकरी कहलाता है। यह मन्द्र उस स्थान का द्योतक है जिसकी कील (अर्थात् केन्द्रीय लीह-स्तम्भ) उलाइ दी गयी है। स्पष्टतः इसका सन्दर्भ उस दिन से है जिस दिन परम्परागत लीह-स्तम्भ, जो पुरातन-पद्धति के अनुसार हिन्दू-नगरियों के केन्द्र भाग में स्थापित किया जाता या, मुस्लिम आक्रमक सेनाओं द्वारा नगरी के पद-दिलत हो जाने पर उलाइ फीका गया।

हुमायूं का लड़का अकबर अभी १४ वर्ष का भी नहीं हो पाया था कि उसका पिता मर गया। उसके स्वयं के संरक्षक बहराम खान और कट्टर दुश्मन हेमू सहित अनेक शिवतणाली शत्रुओं की अत्यधिक प्रवल गिकत से अकबर का पाला पड़ गया। अपने सम्पूर्ण जीवन-काल में अकबर को भारतीय नरेगों से अनवरत युद्ध लड़ने पड़े थे। स्वयं अपने मरदारों और सम्बन्धियों द्वारा किये गये विद्वोहों के बिरुद्ध अकबर को सारे जीवन जूझना पड़ा था। विन्सेंट स्मिथ ने अपनी 'अकबर दी ग्रेट मुगल' नामक पुस्तक में लिखा है कि अकबर को सदैव इस या उस विद्वोह का सामना करना पड़ा था। अतः यह सोचना बेहदगी है कि अनबरत युद्धों की विद्यमानता में भी अपने पिता को स्मृति में अकबर एक अति अब्य स्मारक बना सकता था।

कुछ तिथिवृत्तकारों ने अप्रामाणिक कप में दावा किया है कि हुमायूं की णिणुहीन विधवा, अकबर की धाय-मां ने अपने पित की स्मृति में इस स्मारक को बनवाया। इस दावे का सूक्ष्म विवेचन करना आवश्यक है। मृत बादणाह की निःसंतान विधवा, स्वयं अशिक्षित और कुकें के अभेद्य हुगे में स्वयं को बन्दी बनाकर रहने वाली, ५००० महिलाओं की विणाल मंख्या ने से एक, स्वयं घोर वित्तीय संकटावस्था में रहा करती थी। इन प्रकार की महिलाएँ तो स्वयं को भाग्यभानी समझती थीं बिद उनकी प्रतिदिन दीनों समय का भोजन, णान्ति और सुरक्षापूर्वक रहने के लिए किसी मकान का कोना और प्रतिदिन सिर के बालों में डालने के लिए चुस्लू भर तेल मिल जाना था उन समर्थमय दिनों में इन शुद्ध आवश्यनताओं की पूर्ति होना भी अत्यन्त कटिन कार्य या। अकबर के पास भी धन-दौलत की इतनी कमी थी जि जब एक बार अकबर ने अपने कोषाध्यक्ष से केवल मात्र १८ रुपये ही नोंगे थे, तब वह यह अत्यत्य राशि भी उसे न दे सका था। यह विचार करना तो उपहास की पराकाण्डा है कि अकबर या उसकी धाय-माँ ने हुमाये के नृतक-पिंड के लिए राजप्रासादानुक्य मकबरा बनवाया आ।

#### सफ़दरजंग-सकबरा

ऐसा विचार किया जाता है कि अबध के नवाब के प्रधान मन्त्री की न्मृति में यह मकबरा बनाया गया है। यह दावा भी सूक्ष्म परीक्षण करने पर निचन्त्र सिद्ध होता है।

प्रयम बात यह है कि इतिहासकारों में इस मकबरे के सम्बन्ध में काल-गन मनभेद है; कोई कहता है कि यह सन् १७५३ में बना, और कोई कहना है कि इसका निर्माण सन् १७५४ में हुआ। यह तीन मतभेद इस नक्य के कारण है कि दोनों ही बगे सलत आधार पर स्थित है। वास्तव में व्ह भवन सफ़दरकंग की मृत्यु से अनेक खताब्दियों-पूर्व भी विद्यमान था। नाथ हो, यह अवन ऐसा नहीं है जिसका निर्माण एक वर्ष में हो सका हो।

भवन के प्रवेश-द्वार के ठीक ऊपर संकृषित अलंकृत छज्जा-युक्त एक नुष्यर राजपुत-शंली की खिड़की है। इस भौति की खिड़कियां राजस्थान के महत्त्रों और राजभासादों में सैकड़ों की संख्या में देखी जा सकती हैं। भवन का वर्गीय प्राकार पूर्णरूप मे राजपुती तमूना है। यह इमारत एक सुरक्षा-बाबीर ने घरी हुई है, जिसके किनारों पर युजं है और बीच-बीच में पहरे की मीमारे हैं। ये सभी संयोज्य वस्तुएँ मिद्ध करती हैं कि यह एक ऐसा भवन या जो सामान के लिए प्रयुक्त होता था।

विचारणीय दूसरी बात यह है कि मृत्यु से पूर्व ही सफदरजंग की अन्यस्य अपनासित किया गया या और फिर नौकरी से बर्खास्त कर दिया बद्या गा। बेरोजगार भरदार के लिए कीन भव्य मकबरा बनाएगा? जब कि वह अवध का प्रधान मन्त्री था तो मभी स्थानों में से फेवल दिल्ली का इस्य मनवरा ही इसकी यादगार के लिए क्यों वच रहा है ? यदि उसके मतिपंड के विधासस्थल के रूप में इतना भव्य स्थान मिल सका, तो जीवन-काल में उसका अपना राजमहल तो न जाने कितना ऐक्वयंपूर्ण रहा होगा ! कहा है वह राजमहल ? कोई दिखा नहीं सकता।

स्वाभाविक कप में यह कल्पना करनी पड़ती है कि सफ़दरजंग के पूछ या उत्तराधिकारी ने मृतक के लिए यह भव्य मकबरा बनाया होगा। यदि ऐसा है, तो वह परवर्ती अत्यन्त समृद्ध व्यक्ति रहा होगा। मृतक के लिए एक अत्यन्त भव्य मकबरा बनवाने की स्थिति में होने के लिए तो दिल्ली मे ही उसके दसियों विशाल राजमहल होने ही चाहिये। किन्तु हमें तो सफ़दरजंग का या उसके पुत्र का कोई भी महल कहाँ भी दिखाया नहीं जाता । फिर, यह क्या बान है कि जीवित रहने पर जिसको रहने के लिए एक भी राजमहल उपलब्ध नहीं था, उसी को मृत्यु के पश्चात्, मानो जादू से, एक भव्य राजप्रासाद मिल गया । अतः यह विचारना गलत है कि सफ़दरजंग का मकबरा मूल-स्मारक है। युक्तियुक्त स्पध्टीकरण यह है कि वर्तमान इमास्त सफ़दरजंग द्वारा विजित सम्पत्ति का एक अंश मात्र थी। अवध से बर्खास्त होने के पश्चात् अपनी मृत्यु के समय वह इसी इमारत में रह रहा था, और अपनो मृत्यु के बाद उसे इसी स्थान पर दफ़ना दिया गया जहाँ उसके प्राण निकले । इसीलिए हमें इन भव्य मकबरों के कोई रेखा-चित्र-प्रारूप, निर्माणा-देश, देयक और व्यय-पत्नक, लेखा आदि नहीं मिलते हैं। न ही उनका मूल रपष्ट रूप में उपलब्ध हो पाता है। इन स्मारकों के किसी भी पक्ष की जांच-पड़ताल करने पर संदेह, परस्पर-विरोधी वातें और असंगतियां सम्मुख उप-स्थित हो मार्ग अवस्त्र कर देती हैं।

#### तथाकथित शेर-मण्डल

भारतीय इतिहास की भयकर भूलें

पुराने किले के अन्दर जो 'ग्रोर-मण्डल' कहलाता है वह कुछ छोटे कमरीं सहित एक छोटा बृताकार स्तम्भ है। इसका 'मण्डल' शब्द स्वयं ही इस बात का द्योतक है कि यह राजपूतों की रचना थी। विजय-प्राप्ति के पत्रचात् णेरणाह ने इसमें मनमाने परिवर्तन कर दिए। किन्तु चुंकि केवल उसका नाम इसके माथ मम्बद्ध है, इसीसे पथभ्रष्ट हो, भयंकर भूल करने बाले पश्चिमी विद्वानों ने इस छोटे एवं निजंन, तराशे हुए स्तम्भ का निर्माण-यश मेरसाह को दे दिया। भारतीय इतिहासकार अभी तक इसी भ्रमजान से मुक्त नहीं हो पाए है। 'बेर-मण्डल' के मामने में तो 'बेर' की तुलना में मण्डल' कवा को अधिक भहत्त्व दिया जाना चाहिए बयोंकि यह इतनी तुल्छ भण्डल' कवा को अधिक भहत्त्व दिया जाना चाहिए बयोंकि यह इतनी तुल्छ भण्डल' कवा को अधिक भहत्त्व दिया जाना चाहिए बयोंकि यह इतनी तुल्छ संरचना है कि इसके लिए कोई बासक आत्मस्तुति कर ही नहीं सकता। संरचना है कि इसके लिए कोई बासक आत्मस्तुति कर ही नहीं सकता। इसरी बात यह है कि मध्यकालीन धर्मान्छ मुस्लिम शासक अपनी ही इसरी बात यह है कि स्वय 'मण्डल' शब्द इसके गोल आकार को बताने देने बोल्य बात यह है कि स्वय 'मण्डल' शब्द इसके गोल आकार को बताने वाला है, जो इस बात का बोतक है कि इसका रेखा-चित्रण एवं निर्माण करने बाले व्यक्ति संस्कृत की परम्परा में पले थे और यह किसी पूर्वकालिक राव्यक्रामाद का ही परिवर्तित स्तम्भ है।

#### तुरासकाबाद

दिल्ली में कटिदार प्राचीरों से घिरी हुई तुगलकाबाद नामक एक विकास बस्ती है। इसके अन्दर ऑग्न से जले हुए और विनष्ट आवासीय खब्द मूनानींग मार्ग, स्तम्म और छज्जे भू-लुण्डित हुए अभी भी देखे जा नकते हैं। दुएनको ने जिजित उपस्पासी को अपना मुख्यालय बना लिया। शताब्दियों से उनके नामों से जुड़ा रहने के कारण, 'अमणकर्ता लोग भ्रम-बन दिल्लाम करते हैं और पुरातत्त्व-विभाग के नाम-पट्ट भी पथ-भ्रष्ट करते हुए घोषित करते हैं कि इस उपनगरी को स्थापना तुग़लकों द्वारा हुई थी। प्त अनुपृति तो सदैव होती हो चाहिए कि विजेता लोग मकानों का निर्माण बरने और अपना पनीना बहाने के लिए नहीं, अपितु वे तो उपलब्ध धन-दोसड कोर भवनों का स्वामी बनकर उसका मनमाना णोषण करने के लिए भाते है। और भी बात यह है कि विध्यंसकर्ता निर्माता नहीं होते। सड़क कार एक किनेबन्दी के क्षेत्र में गियामुद्दीन तुगलक का मकबरा है। यह एक विचित्र स्तृतानार गरचना है। इसकी जोटी की और कोई भी व्यक्ति अभी सी लघु अनक्त स्वयभो कृतन गवाक्षों की देख सकता है जी सिद्ध करते हैं कि वह घटन हो सकतर के रूप में बदल दिया गया या। मूल रूप में मकतरा ती यह बना ही नहीं था। किसी ममय यह विशान तुगनकावाद उपनगरी का एक काम का, बर्काप आह यह एक धरिवतित एमाएक के रूप में खडा है। यह मकबरा भी ऊँची काँदेदार प्राचीर से घरा हुआ है। इसके अन्दर कुछ दर्शक-मण्डम तथा भू-गर्भीय मार्ग हैं, जिनसे वहीं निष्कर्ष निकल्ता है कि मकबरा तो बाद की कल्पना का परिणाम है।

## फिरोजशाह कोटला

भारतीय इतिहास की भयकर भूलें

दिल्ली-द्वार के सम्मूख कीडा-प्रांगण के निकट एक प्रांचीन किलेबन्दी में एक बस्ती है जिसे फिरोजशाह कोटला कहा जाता है। इसके नाममात से ही, भूल से यह मान लिया गया कि अपने महल के रूप में इसका निर्माण फिरोज्ञणाह तुरालक ने किया था। किन्तु इसकी अपरी मंजिल में एक अजीक-स्तम्भ बृढ्तापूर्वक गड़ा हुआ है। अपने कर स्वभाव के लिए फिरोजणाह पहिले ही कुछ्यात था। वह 'हिन्दू' नाम की किसी भी बात को सहन नहीं कर सकता था। इतिहास में उल्लेख है कि मूर्तिपूजा के अपराधियों को वह जीवित जला दिया करता था। यह विश्वास करना नितान्त तकेहीन है कि इस प्रकार का शासक स्वयं अपनी ही इच्छा से, अपने ही राजमहल में हिन्दू धर्मोपदेशों से उत्कीणं एक अशोक-स्तम्भ गड्या लेगा ! इसकी छाया में फिरोजशाह की कभी नींद आ ही नहीं सकती थी। तथ्य यह है कि स्तम्भ का कटा हुआ शीर्ष भाग दर्शाता है कि अपने धर्मान्ध रोप में फिरोजशाह ने इस स्तम्भ को उखाड फैंकने का यत्न अवश्य किया होगा। किन्तु स्पष्ट है कि इससे समस्त महल ही नष्ट हो गया होता और इस महल की छत के निचले भाग में एक बहुत बड़ा छेद बना ही रहता। हताश हो, उस इसी ऊँचा सिरं किए काफ़िर-स्तम्भ सहित महल में रहेना पड़ा जो उसे अस्थिरता, विद्रोह और अनवरत संघर्ष के दिनों में एक उपयुक्त स्थान प्रतीत हुआ।

उसके खासन का एक अतिरंजित वर्णन शम्से-शीराज-अफ़ीफ नामक, स्वयं नियुक्त, एक चाटुकार तिथि-वृत्तकार ने लिखा है। वह स्वीकार करना है कि उसका पितामह फिरोज़शाह का समकालीन था। अफ़बाहें फैलाने बालों के नित्याभ्यास की ही भांति चह भी कल्पित और अतिरंजित वर्णनी के लिए जिन आधिकारिक स्रोतों का उल्लेख करता है उनमें "मेरे पिना ने मुझे बताया" अथवा "सुविज्ञ इतिहासजों के आधार पर मैं कहता हैं "" आदि अनेक बाक्य भरे पड़े है। इस तिथिवृत्त में वह कल्पना करते हुए वर्णन करता है कि किस प्रकार दिल्ली से अति दूरस्य स्थान पर प्राप्त इन दो अज्ञोक-स्तम्भी को उलाइकर और संकड़ों गाड़ियों और हजारों मजदूरों को नियुक्त कर इन सबको दिल्लो तक डोने का कठोर परिश्रम फिरोजशाह ने किया। दिल्ली में अपने महल में एक काफ़िर-स्तम्भ को गड़बाने का नया प्रयोजन था, यह तो केवल खुटा को ही मालूम है। स्पष्टतः यह वर्णन इस त्रास्त्र की आठलाने का एक बल्त है कि फिरोजशाह की अपने निवासस्थान के जिए वह भवन बुनना पड़ा डिममे अशोक-स्तम्भ गड़ा हुआ था। अतः यह न्यस्य है कि या तो स्वयं महाराजा अशोक ने मूलरूप में यह महल बनवाया यो आज उपरूप में कोमलकान्त पदावलों में फिरोजशाह कोटला कहलाता 🚉 अबदा अजोक के ऊपर स्वाभिमान अनुभव करने वाला कोई परवर्ती क्षान्य सम्बाट् उम स्तम्भ को उसड्याकर दिल्ली ले आया और उसने अपने महत्त्र में उस स्तम्भ को स्वापित करवा लिया। बाद में जब फिरोजशाह ने विल्लो में फासर किया तब उसने उसी महल की, उन संघर्षमय दिनों में कर्जाबत् समी स्वानी से दित्या जीकार का प्राप्त कर, अपना निवासस्थान बना लिया। उसके तिथिवतकार अफीफ ने, इस तथ्य का कोई स्पष्टीकरण न यकर कि फिरोज़गाह ने एक बलात अधिगृहीत भवन में निवास किया, इस की सुष्टि कर दी कि यह तो फिरीजशाह ही या जो उस स्तम्भ को इर ने लाया और जिसने उसको अपने महल में गड़वाया था।

## राजपूत प्रशस्तियों की साहित्यिक चोरी की गयी

वरी उपलब्धियां इस निष्कयं को भी इगित करती हैं कि पूर्वकालिक गळाड़ी खींचनेकों को नष्ट करते समय, अनेक बार मुस्लिम ग्रासक पूर्व-मार्कान राडपूर्वों को बनावकों को अपने शासनकाल से जोड़ लिया करते है। इस प्रकार यह सम्भव है कि अशोक-स्तम्भ को किस प्रकार अपने अपने गळाकार में लगावा गया—किसी पूर्ववर्ती राजपूत शासक द्वारा उद्धृत काल महत्व होर इसके बोधानार सहित फिरोजगाह के समय में उसके कि प्रवाह हो। इस वर्णन की साहितियक बोरी की गयी, और उसकी कि प्रवाह की क्या की उपलब्धियों में जीड़ दिया गया। जैसांकि स्वर्गीय संग्रह की क्या की उपलब्धियों में जीड़ दिया गया। जैसांकि स्वर्गीय अपने भासनकाल को चार चाँद लगाने के लिए, असंगपाल के शासन के वर्णनों को चुराकर, न्याय-घण्टिका का प्रसंग अपने गाय जोड़ लिया। इसने मुख्लिम-काल के इतिहास का अध्ययन करते समय सदैव मस्तिष्क में रखने गोग्य एक नया मूल-शिद्धान्त हमें प्राप्त हो गया है। यह सिद्धान्त यह है कि अपने अलोकप्रिय तथा कर णासन को मुप्रिय सिद्ध करने के लिए पूर्व-कालिक राजपूत-गोरव गायाओं में से सुनहरी पृथ्ठों को अपने वर्णनों में संजन्न कर लेना तो मुस्लिम भासकों का नित्य का स्वभाव वन चुका था।

#### लोधी मकबरे

इतिहासकारों और वास्तुकलाबिदों की दृष्टि से ओझल हो जाने वाली भयंकर विसंगतियों का एक उदाहरण दिल्ली के लोधी मकबरे हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि किसी ने भी कभी यह प्रश्न पृष्ठने की चिन्ता नहीं की कि मृत जासकों के भरम मकबरे आज क्यों कर उपलब्ध है, जबकि उन्हीं के अनुकप, शासनकर्ता लोधी शासकों के ऐश्वयंशाली और विशाल राजमहल कहीं भी नहीं मिलते? यदि इतिहासकारों और वास्तुकलाबिदों ने कभी यह प्रश्न स्वयं की अन्तरात्मा से किया होता, तो उनको इस प्रश्न का पृणं समाधान प्राप्त हो गया होता। सही हल यह है कि तथाकथित मकबरे पुराने राजपूर्ती भवन है जिनको बाद में मृतक-स्थानों (मकबरों आदि) में बदल दिया गया।

#### रोशन ग्रारा मकबरा

दूसरा उदाहरण दिल्ली में रोशन आरा मकबरे का है। स्यूल रूप से दृष्टियात करने पर ही विश्वास हो जायगा कि यह एक राजपूती सरचना है जिसे अपनी मृत बहुन को दफ़नाने के लिए औरंगजेब ने बलात छोन लिया इसके कलात्मक रूप में खुदे हुए स्तम्भ तथा किसी भी प्रकार की गुम्बदों अथवा मीनारों से बिहीन विशाल खुले मण्डप सभी प्रकार ओखें खोलने वाने हैं। इस सम्बन्ध में औरंगजेब का विशिष्ट चरित्र भी ध्यान रखना चाहिए। बहु अति कुपण और निमंग रूप में पाषाण-हूदय व्यक्ति था। उसने अपने पिता को कारावास में रखा, राजसिहासन जबदंस्ती हथिया लिया और निष्ठुरतापूर्वक अपने भाइयों को मार उत्ता । हिन्दुओं के प्रति उसका व्यवहार सर्वाधिक निष्ठुरतापूर्ण का । ऐसा बादशाह अपनी पुर्वी के लिए हिन्दू-रचना-शैली का मकबरा कभी नहीं बनवा सकता, और इसीलिए, रोशन आरा मकबरा एक राजपूर्ती मण्डप है जो मकबरे में बदल दिया गया है ।

## निजामुहीन

दिस्ती में निजामुद्दीन का मनवरा कहनाने वाली इमारत एक अपहृत हिन्दू मन्दिर है। इसपर पंचरत के पांच गुबज है। हिन्दुओं में गांव के पंच, पंचामृत, पंचगव्य आदि वानप्रचार से पांच का महत्त्व जाना जा सकता है। इमारत गेक्स रंग के पत्चर की बनी है जो हिन्दू प्रयत्न का रंग है। अन्दर एक विकास बावहीं है। उसके तसे में वे हिन्दू मूर्तियाँ पड़ी मिलेंगी जो इस्लामी हमलावरों ने मन्दिर में उखाड़कर उसमें फिकवा दी। पीटियों से उस इमारत के मनक पंचीर, मृल्ला, मुझावर आदि तथाकथित मुसलमानों को यह समझ नेना चाहिए कि उनके दादे परदादे उसी मन्दिर के पुजारी आदि हिन्दू कर्मचारी रहे हैं जिसे वे आज निजामुद्दीन की कब समझ रहे हैं। यदि जीवित निजामुद्दीन का कोई महल नहीं था तो निजामुद्दीन के मृत पारीर के जिल महम कीन बनाएगा ?

उस स्थान के साथ हो जो एक बड़ा कि बहतान बना है वह इस कारण बना है कि उस परिसर में, बड़े-बड़े हिन्दू देवस्थानों पर जब हमला हुआ तो इनकावर मुस्तमान बड़ी संदेश में हिन्दू सेना ने मार दिए। उन्हों मृत आषानकों को बड़ी दकताने से वह रण-मैदान इस्लामी कि बस्तान बन गया। बनीर खुमरों जादि मुस्तमान बहां जिन इमारतों से दफनाए गये हैं वे सारे हिन्दू सन्दर से। इस्लामी इमलों से नहस-नहस हुआ वह प्रांगण अभी भी उनी अवस्था ने है। बाँगठ सरभी आदि हिन्दू नाम अब भी वहां की इमारतों से संस्था है।

वह राष्ट्र के शर वही, नामने जो इमारते अक्टूर रहीम खानस्ताना और हुमार्च के मक्तरे कहलाती है. वह एक अति प्राचीन सक्सी-मन्टिर का परिसर का । वहीं के जिन करिकोट को अरब को सराय कहा जाता है वह इस लक्ष्मी सन्दिर की किलान सबेगाना है। उस पर अरब-आकामकों का कब्जा हो जाने में वह हिन्दू धर्मणाला के बजाय इस्लामी (अरब) सराय कहलाने वर्मा।

इन इमारतों के शिखर की चारदीवारी पर सर्वत्र 🖈 ऐसा हिन्दू देवी का चिह्न (जो धीचक या शक्तिचक कहलाता है) विद्यमान है। हुमायूँ का मकबरा कहलाने वाली इमारत में एक विशाल तहलाना है जो लगभग सवा सी वर्षों से बन्द पड़ा है। अन्दर चमगादड़ों का अण्ड रहता है। उनकी विष्टा गिर-गिरकर भूमि पर डेट-दो फीट मोटा खाद का स्तर इकट्ठा हुआ पडा है। उस तहलाने के मध्य कक्ष में बने भगवान् विख्णु के पवित्र चरण युगल धरे पड़े हैं जिनकी कई वर्षों से सफाई या पूजा नहीं हुई है। उन विष्ण्यद चिह्नों का फोटो G. LeBon नाम के फोंच लेखक ने लगभग सवा सौ वर्ष पूर्व The world of Ancient India नाम की पुस्तक में दी है। उस पुस्तक का आंग्ल संस्करण Tudor Publishing House, New York ने सन् १६७४ में प्रकाशित किया। पुरातत्त्व विभाग का कर्तव्य है कि वह उस तहलाने को साफ कर पुन: विष्णुपदिचलों का दर्शन अन्य जनों के लिए सुगम कराए। यदि यह इमारत सचमुच हुमायुं के लिए बनती तो वह गेरुए रंग की क्यों बनती ? उसके तीन कोट क्यों होते ? कब परहुमायूं का नाम क्यों नहीं हैं ? उसके माथे पर चारों तरफ देवी के चिह्न क्यों होते ? प्रवेशद्वार पर कमल क्यों होते ? इस इमारत के सैकड़ों कमरों में ऐरे-गैरे मुसलनमानी की अन-गिनन कब्रें क्यों होतीं? इस प्रकार ऐतिहासिक स्थान देखते समय सर्वागीण विचार करना यदि प्रेक्षक सीखें तो वे स्थल-दर्शकों (licensed guides)की मनगडन्त बातों से धोखा नहीं खाएँगे।

#### ग्रागरा-स्थित स्मारक

#### ताजमहल

इस प्रचलित धारणा के पक्ष में, कि ताजमहल शाहजहां ने दनवाया था, हमें केवल तीन कारण मिलते हैं। उनमें भी कुछ विशिष्ट सन्देह विद्यमान है—

(१) हम मानते हैं कि ताज के केन्द्रीय कक्ष में दो मृतकों की

मुझानियाँ हैं को पुश्चिम कहाँ जैसी दिखाई देती हैं, और पूर्ण संभावना है कि के दोनों स्वयं वाह्यहाँ की और उसकी हजारों रखेलों में से एक मुमताज बहन को हो। इसना क्लोकार कर लेने के बाद हुम अपनी आपत्तियों पर क्षिणार करेंगे। यह सर्वोवदित है कि इस प्रकार की अनेक मृदाशियों केवल बॉक-साम है। इस प्रकार की मृद्राशियां अनेक बार ऐतिहासिक भवनों के उन व्यक्त डीको पर भी पाई नई है, जहाँ किसी भी प्रकार, किसी भी मृत व्यक्ति को कारना मन्यव हो नहीं था। दूसरा सन्देह यह है कि मुमताज को दफ़नाने की कोई निव्यक्त तिकि उपलब्ध व होने के कारण अत्यधिक सम्भव है कि वह इस कारमहरू में बहती ही न गई हो। उसकी दक्षमाने की अवधि उसकी क्ल्युपरान्त इ. मान वे नी वर्ष ने मध्य कही जाती है। जिसके मृतिपिड के किए नाडकहर डेसा करा स्मारक बना कहा जाता हो, उसकी दफ़न-तिथि के सम्बन्ध में इस प्रकार को अनिस्थितता अत्यधिक संभयकारी है। औरगज़िय के काम में प्रेंस्ट इच्डिंग कम्पनी की सेवा में नियुक्त मनूपी नामक एक आंद्रवासी ने निस्ता है कि अकबर का मकदरा खाली है। इसलिए कौन कहें सकता है कि समताब का काल्यनिक सकदरा भी खाली न हो ? इस प्रकार को प्रकल अवस्थित होते उर मी, हम यह भावने की नैयार है कि ये दी कज़ें सुमताब और बाहजहां की हो सकती है।

- (२) परम्यरागन नाज-क्या के पक्ष में दूसरी बात यह हो। सकती है कि क्यों तथा पुछ नेहराजों पर कुरान के पाठ उस्कीण है। इस सम्बन्ध में हमारी प्रवस आर्थान वह है कि अजमेर-स्थित अहाई दिन का ओपड़ा और विन्ती की तबाकाँधन कुनुबसीनार दोनों के ही बाह्य-भागी पर इस प्रकार के उन्होंबाध उपसम्ब हैं, किन्तु वे तो छद्मस्य माने ही जाते हैं। अत: ताज पर सहाई-कार्च का केवल महायातमक-मृत्य ही है।
- (१) प्रचानित वर्षन—कि माहकहों ने ताजमहस बनवाया—के पक्ष य कीमरी बात यह है कि मुस्ता अब्दुल हमीद जाही हो जैसे कुछ तिथि-वृत्तनवरो ने अपने अपनो में नाड-निर्माण का उन्लेख किया है। इस विषय के हकारी अविनिधी अवह है। मुल्ला अब्दुल हमीद जैसे तिथि-वृत्तकार जाब ऐंके ब्यांक्ष्म के जो कर धर्मान्य व्यक्तियों की सबा में रहते हुए उनकी साम्बंधिकी क्षेत्र उत्तरा मनीरक्ष बर्थ हुए अपनी आजीविकीपार्जन करने

में रुचि रखते थे। दूसरी बात यह है, कि यह अभितेख उपलब्ध है कि मुस्ता अब्दुल हमीद को शाहजहाँ का यह विशिष्ट अनुदेश मिला था कि उसके द्वारा आदेशित तिथिवृत्त में वह ताजनिर्माण (?) का वर्णन करना न भले । यह तो सुबिदित ही है कि शाहजहां का स्वभाव झुठे अभिनेख बना देने का या, जैसेकि उसने अपने पिता की मृत्यु के तीन वर्ष बाद झूठा जहाँ-भीरतामा बना दिया था। ताज की देखभाल करने वालों के पास उपलब्ध "तारीखे-ताजमहल" नामक दस्तावेख को भी कीन ने जाली अभिनेख बन देकर कहा है। अब्दुल हमीद के तिथियत की पूर्ण निरर्धकता उसके अपने अनुकम द्वारा सिद्ध हो जाती है। उसके द्वारा रूप-रेखांकनकार का नामोल्लेख न होने के कारण परवर्ती इतिहासकारों ने ऊल-जल्ल अन्दाजे नगाए है। मुक्ला अब्दुल हमीद ताज का मृत्य ५० लाख रुपये आंकता है, जिस राशि का उपहास इतिहास के सभी निष्पक्ष विद्यार्थी करते हैं। मुल्ला अब्दुल हमीद के तिथिवृत्त में इस प्रकार न जाने कितनी विसंगतियाँ प्राप्य है। वह इस तथ्य का एक मुन्दर उदाहरण है कि मनगढ़रत बातों में उनका भंडाफोड़ करने वाले छिद्र रह ही जाते हैं।

परम्परागत ताज-वर्णन के पक्ष में दिये जाने वाले अपर्याप्त तीनों प्रमाणों को भी अत्यन्त अविश्वसनीय मानने योग्य विवेचन कर लेने के पश्चात अब हम उन प्रवल प्रमाणों का विवेचन करेंगे जो यह सिद्ध करते हैं कि ताजमहल सत्य-रूप में वही है जो इसके नाम से प्रकट होता है, अर्थात् यह राजप्रासाद—राजमहले—है। हमारे साध्य निम्न प्रकार है—

- (१) शाहजहां, जिसका शासनकाल इतिहास का स्वर्णकाल मःना जाता या, ताज के निर्माण-सम्बन्धी कागज-पत्नों का एक भी दुकड़ा नहीं छोड़ गया है। इसलिए, राज-निर्माण की आजा के आदेश, तथाकथित भू-छंड के कय अथवा अधिग्रहण के लिए पत्न-व्यवहार, रूपांकन-रेखाचित, देयक पा पावतियां, और लेखा-व्ययक आदि कुछ भी तो उपलब्ध नहीं है।
- (२) स्वयं ताजमहल नाम नरेणोचित आवास अयवा आवासों में सर्वोत्तम का द्योतक है। कल्पना की किसी भी विधा से सोची, किसी भी कब्रिस्तान का पदनाम राजप्रासाद तब तक नहीं दिया जा सकता था, जब लक कि वह राजप्रासाद स्वयं ही कब्रिस्तान में न बदल दिया गया हो।

(३) यदि शाहजहां ताज की मूल-कल्पना करने वाला रहा होता, तो उसे मुल्ला अब्दुल हमीद को तिथिवृत्त में इसका उल्लेख करना न भूलने के किए विशेष अनुदेश देने की आवश्यकता न पड़ती, क्योंकि शासना-कह सम्राट् की सर्वोत्तम भस्य और श्रेष्ठ उपलब्धि के रूप में ताज का उल्लेख करना देतनभोगी दरदारी वृत्तकार की दृष्टि से कभी ओझल हुआ ही नहीं होता। उसे पुनः स्मरण कराने की आवश्यकता ही न थी।

(४) मुल्ला अन्दुल हमोद द्वारा लिखित तिषिकृत में रूप-रेखांकनकार के नाम का अभाव एवं ताज की अत्यत्प कम जागत जैसी अनेक घोर विसं-यातियाँ हैं, जिनपर परवर्ती इतिहासकारों ने व्यंग्यात्मक टिप्पण दिये हैं।

(५) लागत के अन्य विवरण भी ५० लाख रुपये से लेकर ६ करोड़

१७ लाख रूपये तक जाते हैं।

(६) ज्ञाहजहां का णासनकाल किसी भी भारत स्वर्णकाल न आ क्योंकि यह तो अनवरत असमाप्य युडों, विद्रोहों, संकामक रोगों और अकानों ने पूरित हो कलंकित हुआ था।

- (७) जाहजहां के अत्याचारी, अहंकारी, कृपण और स्व-केन्द्रित स्वचाद के कारण यह सम्भव प्रतीत नहीं होता कि उसने किसी मृत-पिड की भावनाओं का आदर करने मात्र के लिए किसी भव्य स्मारक पर असंख्य धन व्यव किया हो।
- (=) वह ऐसे किसी भव्य स्मारक की किसी भी प्रकार कल्पना तक वहीं कर नकता थी. यह इस तथ्य से स्पष्ट है कि मनघड़न्त वर्णनों तक में उत्तेव है कि उसने नोगों को केवलमाल भोजन देकर, बिना नकद धन का भुगतान किये ही. जबदंस्ती काम पर लगाकर उनसे पूरा-पूरा काम लिया। अन्य वर्णन में कहा गया है कि उसने सम्पूर्ण लागत के एक बहुत बड़े अंग का राजाओं और महाराजाओं द्वारा भुगतान कराया, अतः एक महल को नवके म बदलने के लिए आवश्यक घटा-बड़ी करने का कार्य भी या तो उसने नाममाल का मोजन भर देकर और अमिकों का पूरा-पूरा पसीना निकानकर किया अवया अपने अधीनस्थ गासकों पर वस्तियों थोपकर
  - (१) परि विसी रखेल के लिए साज जैसा भव्य स्मारक बनाया जाता

है, तो इसमें उस मृतका को दफ़नाने की एक विशेष तिथि भी तो निश्चित होगी, और इसका उल्लेख अभिलेखों में अवश्य ही हुआ होगा। किन्तु इतना ही नहीं, कि दफ़नाने की तिथि का कोई उल्लेख नहीं है, अपितु जिस अविधि में वह ताज में दफ़नाई गई होगी, वह काल भी मुमताज की मृत्यु के उपरान्त ६ मास से ६ वर्ष तक का भिन्त-भिन्न कहा जस्ता है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

- (१०) णाहजहां २१ वर्ष का था जब मुमताज से उसका विवाह हुआ।
  यह प्रदिश्चित करता है कि वह उसकी बहुत-सी पत्नियों में से एक थी, क्योंकि
  शाहजहां के काल में लड़कों और विशेषकर शाहजादों के विवाह उनके
  किणोराबस्था में पदार्पण करने से पूर्व ही हो जाया करते थे। बहुत-सी
  पित्नदों में तथा कम-से-कम ५००० में से एक होने के कारण ऐसा कोई
  विशोध कारण नहीं था कि उसे किसी स्विगिक अनुपम स्मारक में सदैव
  स्मरण किया जाय।
- (११) जन्म से भी एक साधारण-जन्मा होने के कारण वह किसी भव्य भवन के योग्य नहीं थी।
- (१२) इतिहास ऐसा कोई उल्लेख नहीं करता है कि अपने जीवन-काल में मुमताज और शाहजहाँ में कोई विशेष अथवा असामान्य प्रेमाचार था। इसके विपरीत, जहाँगीर और नूरजहाँ के प्रेमाचरण का वर्णन तो मिलता है। यह दर्शाता है कि उनके प्रेम की बाद की कथा केवल यह सत्यापित करने के लिए गढ़ी गयी है कि मुमताज के मृतपिड के लिए ही शाहजहां ने ताजमहल की रचना की थी।
- (१३) शाहजहां कला का संरक्षक न था। यदि वह ऐसा होता, तो वह उन लोगों के हाथ काट देने वाला कूर हृदय कभी न रखता, जिन्होंने उसकी पत्नी के लिए भव्य स्मारक निर्माण करने में अपना खून-पसीना एक कर दिया था। एक कलाकार, विशेष रूप से वह जो अपनी पत्नी की मृत्यु से शोकाकुल हो, कभी भी प्रतिभावान शिल्पज्ञों के हाथ कटवा देने की मदोन्मत्तता में नहीं पड़ता। किन्तु हाथ कटवा देने की कथा स्पष्टतः ही सत्य है, क्योंकि एक प्राचीन और सम्मानित राजप्रासाद को एक मृतकपिड दफनाने का स्थान बनाने के लिए रूपान्तरित करने के पापमय कार्य को बलात केवल थोड़े-से भोजन के बदले में पूरा रगड़-रगड़ कर काम लेने की

10 मनोवृत्ति के बिक्स कोशित हो उन अमिकों ने बगाबत कर दी भी ओर इसोलिए उनके हाथ दण्डस्वरूप काट डाले गये।

(१४) ताज से किले तक का भूनभंस्य संकटकालीन द्वार केवल राज-पालाद में हो हो सकता था। मृतकपिड को किसी सुरक्षात्मक मार्ग और वह

भी भू-गर्थस्य मार्ग की कोई आवश्यकता नहीं।

(१४) पिछवाड में वातियों के उतरने के घाटों का अस्तित्व राज-

प्रासाद का संकेतक है।

(१३) केन्द्रीय सगमरमर-संरचना में भी लगभग २५ कमरों वाला राजप्रासादोपयुक्त स्थान है जो किसी भी प्रकार मूलरूप में मकबरा नहीं हो सकता या।

(१७) समस्त ताज-समुख में कुल मिलाकर लगभग ३०० या इससे अधिक कमरे थे, जो इसके हारों तलघरों, ऊपरी मंजिलों और इसके अनेक स्करकों में थे।

(१=) एक छोर पर तबाकथित मस्जिद और दूसरी ओर बिना नाम का भाग, जिसे निर्धंक रूप में 'जवाब' कह दिया जाता है, अतिथि-मण्डप गतकपृह और अतीका-कक्षों के रूप में राजप्रासाद के अंश थे।

(१६) ताज-परिधि में मुखद-मण्डप णान्त निक्चल कब का आंश कभी न होकर सदा ही राजधासाद के आवश्यक अवयव रहे थे।

- (२०) 'कलश' और 'बसई' (स्तम्भ) शब्द संस्कृत भाषा के हैं। जनका प्रवेश किसी मूल मकबरे में तबतक हो पाना सम्भव नहीं जबतक कि व इस परिधि से सम्बद्ध न रहे हों जिसको सकवरे के रूप में परिवर्तित करने है निए में निया गया।
- (२१) सजावटी नमूने न केवल पूर्ण कप में भारतीय पादपजात के है, ऑपतु कमन देने पबित हिन्दू नक्षणों से वृथत है जिनके कारण, इस्लाम-विश्वासानुकार, 'कार्फर' विशिष्टताएँ नीचे दफ्तनायी हुई आत्माओं को कभी भी मुख-चेन भी साम भी न लेने देंगी।
- (२२) दोषां, मेहराव, दोबारगिरी और गोताकार प्रासाद-श्रृंग पूर्ण ब्य में हिन्दू में तो में है, जैसे समस्त राजपूताना में विपूल माला में देखें जा

(२३) ताज के प्रत्येक अन्य संदेहात्मक पक्ष की ही भांति इसकी निर्माणावधि भी भिन्न-भिन्न १०, १३, १७ या २२ वर्ष कही जाती है, जो फिर सिद्ध करती है कि परम्परागत विवस्ण केवल कल्पना मात्र है। स्पष्टलः, उपर्युक्त कालावधियाँ सभी प्रकार सत्य हैं क्योंकि परिवर्तन १० वर्ष के भीतर ही पूर्ण हो गये थे। कुछ अन्य, जिनके बारे में बाद में विचार जाया, भिन्न समय पर समाप्त हुए थे। ये भिन्न-भिन्न वर्णन इस विज्ञास को ही बल प्रदान करते हैं कि ताज मूल रूप में राजप्रासाद था।

(२४) टेबरनियर की यह साक्षी भी, कि उसने ताज-निर्माण-कार्य का द्रारम्भ व समापन देखा या, परम्परागत धारणा वालों का पक्ष निर्वल करते हुए हमारा पक्ष पुष्ट करती है क्योंकि टेवरनियर भारत में केवल सद १६४१ में अर्थात् मुमताज की मृत्यु के ११ वर्ष बाद ही आया था। यदि इसके कथन पर विक्वास करना है, तो अर्थ यह है कि ताज का प्रारम्भ मुमताज की मृत्यु के ११ वर्ष बाद भी नहीं हुआ या। परम्परागत मान्यता की निरस्त करने में उसका कथन हमें सभी प्रकार सहायक है। हमारी धारणा सर्वव यही रही है कि जयसिंह का पैतृक राजप्रासाद उससे ले लिया गया था, और मुमताज की मृत्यु के कुछ समय पश्चात् उसको उसमें दफ़ना दिया गया था । चूँकि टेवरनियर के भारत में आने से पूर्व ११ वर्ष तक वह उसमे पहिले ही दफ़नायी हुई पड़ी थी, वह भवन का मुमताज के मकबरे के रूप में उक्लेख करता है। और जब सन् १६४१ से १६६= तक वह भारत में रहा. उस समय एक मचान बना लिया गया था और कुरान के पाठ खोदे जा रहे थे, तो उसने लिखा था, "मेरी भारत में उपस्थित की अवधि में ही ताज-निर्माण-कार्य पारम्भ हुआ व पूर्ण हुआ।" इसलिए, हम टेवरनियर की नाक्षी को पूर्णकप में स्वीकार करते हैं, और अपनी साक्षियों में इसको ह अत्यन्त सम्मान का पद देते हैं।

(२४) स्पष्टतः ये प्रतिवेदन भी सत्य ही है कि शाहजहाँ ने राजाओं-महाराजाओ पर बड़ी-बडी वसूलियां लगायी, और यह तथाकथित निर्माण-वार्य १०, १२, १३, १७, और २२ वर्ष तक भी चलता ही रहा। हम इन विवरणों को पूर्ण रूप में स्वीकार करते हैं। हमारी मान्यताओं के अनुसार क्या में वे बिस्कल सही बैठते हैं। चुकि शाहजहां इतना कुपण था कि अपीर

पान की एक दमड़ी भी सर्च न करता, और इतना ही धूर्त था कि स्थानीय जनता पर कर लगाने एवं उनको पीड़ा पहुँचाने का कोई भी अवसर हाथ से न जाने देता, इसलिए उसने अपनी पत्नी की मृत्यु से भी राजनीतिक और आधिक लाभ उठाया। एक और तो उसने राजाओं और महाराजाओं को बिवल किया कि वे अपने ही सगे-सम्बन्धियों के राजप्रासाद को मकवर में बदलने के लिए आवश्यक परिवर्तनों का ध्यय-भार वहन करें, और दूसरी और केवल थोड़े से भोजन माल पर ही मजदूरों से रात-दिन काम लिया। यहां कारण है कि यह कार्य अत्यन्त मंथर गति से इतनी लम्बी अवधि तक चलता ही रहा।

(२६) हम-रेखांकनकारों का भिन्त-भिन्न प्रकार से उल्लेख किया जाता है—पश्चिमी विद्वानों ने उनको यूरोपीय, मुस्लिम विद्वानों ने इनको मुस्लिम और इम्पीरियल पुस्तकालय-स्थित पाण्डुलिपि ने उन सभी को हिन्दू नामक बताया है। परम्परागत ताजकया की असत्यता बताने के लिए और किस श्रेष्ठ प्रमाण की आवण्यकता है!

(२७) इस तथ्य के अतिरिक्त कि इस्पीरियल पुस्तकालय स्थित पाण्डुलिकि में सभी हिन्दू नामों की सूची दी गई है, एक और उल्लेखनीय बात है
को ताज के स्प-रेखांकनकार पूरोपीय अयवा मुस्लिम होने सम्बन्धी दावे
को पूरी तरह झुठता देती है। यह ध्यान, रखने की बात है कि पण्चिमी
विद्यानों में भी दो वर्ग है। एक वर्ग ताज के नमूने का श्रेय इटली के जीरोकि बीरह्मीक्स को देता है। दूसरा वर्ग इसका श्रेय एक कासीसी आस्टिन
कि बीरह्मीक्स को देता है। दूसरा वर्ग इसका श्रेय एक कासीसी आस्टिन
कि बीरह्मीक्स को देता है। विद्वानों के मुस्लिम-वर्ग में भ्रम भी इतनी घोर
सत्या ये है। वे भी दो बगों में विभक्त है। एक वर्ग का कहना है कि ईस्सा
अवन्दी एक तुकं का, दूसरा वर्ग समान रूप से बल देकर कहता है कि वह
एक कारकी व्यक्ति था। असली बात यह है कि चूंकि ईस्सा अजन्दी, लेखक
के साम में प्रचलित भाषान्य नामों में से चून लिया गया एक काल्यनिक
नाम हो है, इमीलिए उसकी राष्ट्रीयता भी अनिष्यित रह गयी है।

(हेद) ताज का प्रवेश-द्वार दक्षिणाभिमुख है, न कि उत्तराभिमुख तैनाकि प्रत्येक मूल मस्त्रिद में होना चाहिये। जैसी किसी राजमहल में चाहिये, दसी के अनुरूप ताज में एक विशाल स्थागत-चतुरांगण है।

(२६) किसी भी प्रकार व्यवकील न होकर, ताजमहल तो बाहउहाँ को सुविख्यात कथानक की सोते का अवडा देने वाली भुगी सिंह हुआ। परम्परागत वर्णनों में उल्लेख है कि ताज में मणियां जड़े हुए संगमरमर के झरोसे, सोने के खम्भे और चाँदी के द्वार थे। माहजहाँ के अपने अववा उसकी पत्नी के महल में भी परियों की कथानुरूप स्थावर सम्पत्ति न थी. जबकि वे दोनों जीवित भी थे। यह सोचना बिल्कुल बेहदा है कि मुमताब की मत्यु के तुरन्त बाद ही आसमान से छव्पर फाइकर वह समस्त मृत्यवान और भव्य स्थावर सम्पत्ति शाहजहाँ के घर में आ पड़ी। किन्तु उन स्थावर वस्तुओं के विवरण पूर्ण रूप में सत्य ही हैं। हम उनकी इसी रूप में स्वीकार करते हैं। वे हमारे इस विचार का समर्थन करते हैं, कि शाहजहां चूंकि कृपण एवं धृतं था ही, उसने अपनी पत्नी की मृत्यु से भी अनुचित लाभ उठाया । उसने उस शोकपूर्ण अवसर को भी, जयसिंह को उसके पैतुक राज-प्रासाद से बाहर निकाल देने के लिए, काम में लिया। मुमताज को अपहत, खिन्न राजमहल में गाड़ा गया जिसकी सभी बहुमूल्य सामग्री बाद मे च्पके-चपके शाहजहाँ के कोषागार में जमा होती रही। और ये वस्तुएँ केवल ऊपर वर्णित सामग्री ही न थी जो वहाँ से हटाई गई थी, अपितु राजपूर्ती मयूर-सिहासन भी था जो उन जाज्वल्यमान वस्तुओं के बीच में सुशोभित होता था। नयोंकि, चाँदी के द्वार और सोने के स्तम्भों तथा रत्न-जटित संगमरमर की दीवारों के संकुल प्रासाद में मयूर-सिहासन के अतिरिक्त और रखा ही क्या जा सकता था ? अतः वह मयूर-सिहासन, जो ईरान ले जाया गया था, मुगल कुलगत बस्तु न होकर अत्यन्त प्राचीन एवं भारतीय क्षत्रिय राजसिंहासन था जिसका निर्माण-काल ईसा पहचात् चौथी जताब्दी के अनंगपाल अथवा विकम संबत् के आदिस्वामी विकमादित्य के काल अर्थात् ईसा से ५७ वयं पूर्व तक जा सकता है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

(३०) जहाँ आज ताज स्थित है, वह स्थान जयसिंहपुरा और ख्वान-पुरा नामक दो अतिव्यस्त बस्तियों का था। उन बस्तियों का मुख्य आकर्षण केन्द्र ताज राजप्रासाद ही था। संस्कृत में 'पुर' शब्द व्यस्त नगरी का चौतक है—केवल एक खुला भूखण्ड नहीं।

(३१) सर्वमान्य तथ्य, कि शाहजहां ने जयसिंह से ताज-सम्पत्ति त

की भी, इस विषय में एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण बात है। यह विश्वास कि हाइजहाँ ने एक खाली भूतव्य के लिया था, कोई बना बनाया राजप्रासाद नहीं, इसी धारणावज जमा हुआ है कि उसने मकबरा बनवाया । इसके लिए अन्य कोई प्रमाण नहीं है। वह धारणा भी निराधार है।

(३२) काज राजप्रासाद की बाह्य परिधीय लाल पत्वरों की प्राचीरों में अनेक अन्य पूरक भवन भी है। वे दरबारियों और राजप्रासाद से सम्बद्ध

अन्य लोगों के लिए बने हुए थे।

- (३३) ताज में एक भव्य उद्यान था। एक समान-भूमि सुस्वादु फलों एव मुगन्धमय पुष्प-बुक्षों की शेली नहीं बचारती क्योंकि अमशान-भूमि के राज-कहों के उद्यान के फलो और फूलों का आस्वादन करने का विचार जन्यन्त विप्तवकारी है। अतः, उद्यान तो केवल मात विण्दः राजप्रासाद का हो एक आवल्यक पाएवं हो सकता था-अन्यथा कुछ नहीं। इससे भी बदकर बात यह है कि दहाँ दे दल ये जिनके नाम संस्कृत भाषा के थे, और उसमें भी केतकी, जई, जही, चम्पा, सीलधी, हरप्रशंगार और बेल जैसे अति पावन पीछ से 1
- (३४) वह लिखा हुआ मिलता है कि बाबर अपने उद्यानीय-राज-भानाद में मरा था। आगरा में ताज के अतिरिक्त और कोई ऐसा भव्य नवन नहीं है जिसके अविभाज्य एवं अपरिहार्य विशेषण के रूप में उद्यान इन्त नहत्त्वपूर्ण बन बुका हो। शाह्जहाँ से चार पीढ़ी पूर्व बाबर जिस ल्यानीय-राजधानाड में गरा, वह ताज के अतिरिक्त और कोई दूसरा सर्वी या।
- (३५) अपनी जागरा की प्रारम्भिक यात्राओं पर अकबर ख्वासपूरा का वर्षसहबुरा ने ठहरा करता था। यह स्पष्ट प्रदक्षित करता है कि वह कात में ठहरता था। भवन की भव्यता की विद्यमानता के होते हुए भी वह का म्बाकी स्व है न रह पाया क्योंकि इसकी सुरक्षा-संरचनाएँ निरत्तर माजनको है बारण तह्म-नहम कर दो गयी थीं। और स्वयं अपने ही पुत्र ने नमाकर अन्द सभी खोगों द्वारा पृणित अकबर किसी गैर-मोर्चाबन्दी के स्थान का राज्यस्त में रहने की हिस्सन न कर सका।

(३६) बनियर का बहुना है कि ताज के सबसे नीचे के कमरे वर्ष में

केवल एक बार ही जुलते थे, और किसी भी ग्रेंट-मुस्लिम को उनके भीतर जाने की अनुमति नहीं मिलती थी। यह ताज की भू-तलीय मंजियों के सम्बन्ध में रखी गयी अत्यन्त व्यक्तिगत रहस्यमयता को प्रकट करता है। यह अध्यन्त खेद की बात है कि हमारी सरकार और हमारे विद्वान ताज की भु-हलीय मंजिलों को फोलने, मलवा साफ करने, विद्युत-व्यवस्था करने, सी दियों और कमरों से भरे कड़े-कचरे की हटाने और इतिहास के अध्ये-वाओं तथा सामान्य नाधारण जनों की इन स्थानों का निर्वाध भ्रमण करन की अनुमति के लिए कोई जागहकता प्रदेशित नहीं करते। इस पर लगावे जाने वाले बवेश-णृतक से सरकार को भी पर्याप्त आय होगी, और अन्वेषकों, सामान्य यावियों, इंजीनियरों तथा वास्तुकलांविदों को भी इस भव्य तथा कल्पनातीत रचना की भू-तलीय अलीकिकता के दर्णनमात्र से ज्ञान-संबर्धन की प्राप्ति होगी। इस प्रकार, यहां अन्वेषण की अत्यन्त श्रेष्ठ सामग्री उपनब्ध है। किसी को क्या मालूम कि नीचे ही कहीं अज्ञात विपूल कोष भी द्या पड़ा हो ! इस प्रकार सरकार और सामान्य जनता दोनों का हित होना यदि इस ताज के तलघर सभी दर्णनायियों के लिए खोल दिये जाएँ।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूतें

(३७) 'तारीख़े-ताजमहल' दस्तावेज जाली सिद्ध हो गया है।

(३=) ताज के प्रवेश-द्वार विपुल, भारी, कीलदार दरवाजों के हैं।

(३६) ताज के एक ओर एक ख़ाई अभी भी विद्यमान है जो सिद्ध नरनी है कि यह नो मकबरे में हप-परिवृतित होने से पूर्व एक राजप्रासाद है। भा १

इस प्रकार के असंख्य संकेत हमारी अपनी धारणा के पक्ष में दिये जा सत्ते हैं। किन्तु मुझे विष्वास है कि जो कुछ हम ऊपर कह चुके है वह यह सिद्ध करने के लिए पर्याप्त है कि शाहजहां द्वारा ताज बनवाने की परम्परा-गत ल्या इतिहास के बड़े-से-बड़े घोटालों में से एक है। ताज-विश्वम का सूबी-नेदन स्वतः ही मध्यकालीन इतिहास की पिचका देता है। यहाँ हमारे लिए उस महान् इतिहासकार सर एच० एम० उलियट के वे शब्द स्मरण दिनाने श्रेयस्कर होंग जो उसने मध्यकालीन तिथि-वृत्तों के अपने अस्ट-खण्डीय अध्ययन के आमुख में अत्यन्त संगत और स्पष्ट हुए में उल्लिखित किये हैं, कि "भारत में मुस्लिम कालखण्ड का इतिहास अत्यन्त रोचक और

जान-बुझकर किया गया धोला है।" दुर्भाग्य से यह कपटजाल इतना दुर्भेद्य ै कि वेचारे सर एव० एम० इतियह भी, यह जानते हुए कि यह एक धोखा ते, ताम के कुछ पक्षों पर विकास करने के कारण ठगी में आ ही गय। वह कपटजान इतना पुक्ता रहा कि फ़र्ग्युंसन, विन्सेन्ट स्मिय और अन्य इतिहासकार देसे पश्चिमी और पूर्वी विद्वानों की अनेक पीढ़ियां भी इससे टगी जाती रही है। मैं जाबा करता हैं कि भारतीय पाठशालाओं, विद्यालयों और अन्वेषण-संस्थानों में भारतीय इतिहास के नाम से पड़ाये जा रहे करपना-रकित वर्णनो में अपना मन फैसाए रखने के स्थान पर भारतीय इतिहास के विदान, विदाधीं और शिक्षक अब तो कम-से-कम एक स्थान पर बैठेंगे और विकार करेंगे। जब अत्यन्त प्रिय तथा दुरुपयुक्त भारतीय-जिहादी वास्तुकला को बन्दावली के आत्मध्याचा-युक्त सुन्दर पुष्प सशक्त ताजमहल को ही इतिहास के मुगल-पत्त से अन्वेषण के एक ही अक्के से अकेल दिया है, तब यह मामान्य रूप में मुगल या मुस्लिम कविस्तान समझे जाने वाले अन्य कम महत्त्व के भवनों को तो स्वतः ही उस दावे से मुक्त करा देता है, जो आज अनेक मुल्लानी, बादवाही, नपुसकी, फीजदारी, कुम्हारी और भिक्तियों के नाम पर नष्ट-चप्ट किये गये, बतात् अधिगृहीत और देवे पड़े हैं और भारत ने मुस्तिम शासन के आते से जब ये समस्त भवन हटा निये जाते हैं, तब उनका समस्त इतिहास लड़खड़ाता हुआ केवल बूचड़खाना दीख पड़ता है।

ठाउभहन के मूल पर डान्डा गया नया प्रकाश इस मोहक विषय में पूरी कोब-बोन के लिए आवश्यकता का अंकुर इतिहास और विश्वविद्यालयों के शिक्षको, प्राध्यापको, विद्वानी और अध्ययताओं के हृदयों में कमा सकते में समये है। साथ ही हमें दृद सकत्य करना चाहिये कि अहल हो ऋद उपहास हमारे रान्हास से किया जा रहा है, वह दूर करेंगे। विदेकणून्य स्टों के वृतिन्दं ने नीने वाहि-वाहि कर रही। भारतीय इतिहास-पुण्यातमा का गीध नवटमीचन करेंगे । क्या हमारे इतिहासवेता समय की पुकार की सुनेंगे अवदा बया हमारी जनना करा की मुनने के अपने अधिकार के लिए संधर्ष करेबी र भारत में मुस्लिय कालमण्ड के इतिहास के नाम से जाज जो पराधा-बनामा जा रहा है, वह उसी प्रकार की सामग्री का ३६ प्रतिकात है विस सामग्री ने "अरेबियन नाइट्स" का निर्माण हुआ है।

तथाकथित भारतीय-जिहादी बास्तुकल। के विश्वासियों का पुगी प्राना यह तक कि ताज उसी गेली का जीता-जागता नमूना है अब उपयुक्त नहीं जैनता नगोंकि ताज स्वयं एक राजपूती राजप्रासाद है जिसे मुस्लिम मकबरे का रूप दं दिया गया है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूतें

इस उपलब्धि का पक्ष-समर्थन करते हुए, कि नाजमहल १७वीं जहाब्दी का मुस्लिम मकबरा होना तो दूर, यह तो चिरकाल से प्राचीन हिन्दू राइ-प्रासाद है, ४०५६, मोनरो स्ट्रीट नार्थीस्ट, माइनोपोलिस, माइनेसोटा, पूक्ष-एस० ए० स्थित दि अमेरिकन सोसाइटी फाँर स्कैण्डिनेवियन एएड ईस्टने स्टडीज के अध्यक्ष डा० प्लेगमायर ने लेखक को अपने ६ दिसम्बर, सन् १२६५ के पत्र में लिखा या "इस बेहदा धारणा की, कि णाहजहां ने ताजमहन बनवाया, हम लोग भी बहुत समय से घृणा के भाव से देखते रहे हैं। आपकी विद्वतापूर्ण लोजों ने हमारी अपनी मान्यताओं को सम्बल प्रदान किया है। भारतीय इतिहास के एक अत्यन्त विक्षुब्धकारी अध्याय की उस प्रकार नदीन और स्फूर्तिदायी रूप में स्पष्टतापूर्वक प्रस्तुत करने के लिए आप सराहना के पात्र हैं। (ताज की मेरी यात्रा पर) मुझे महान् आश्चयं हुआ था कि कुछ अपरी मुग़लिया बातों के होते हुए भी, यह भवन मुस्लिम संरचना नही थी। उदाहरण के रूप में ताज के चारों मीनार मुझे हिन्दू-स्थापत्य-कला के उन चित्रों का स्मरण दिलाते थे जो मैंने उन दिनों 'राजपुताना' नाम से पुकारे जाने वाले प्रदेश में देशे थे। साथ ही, अध्टकोणीय प्राकार मूल रूप मे निश्चित ही हिन्दू रूप था।"

## मयुर सिहासन

प्राचीन हिन्दुओं का मयूर सिहासन, जिसे लुटेरा नादिरणाह मुप्त हुए में ईरात ले गया था। अब अस्तित्व में नहीं है । मूर्तिभंजन से सम्बद्ध इस्लामी-आकोश में यह सिहासन टुकड़े-टुकड़े कर दिया गया था. और इसकी उडणें की आली तथा रतन छीन लिए गये अथवा लोगों को बांट दिये गये थे। यदि ठीक प्रकार से जांच की जाय, तो पश्चिमी एणिया में बादशाहों और सरदारी के घरों से इस प्राचीन सिहासन के अवशेष कदाचित् अभी भी मिल उत्तर । इरान की याता से आने वाले सज्जन यह भाव मन में जमाकर आते हैं कि बहाँ के माही बजाने में मुरक्षित बस्तुओं में से तबते-ताऊस (जिसका गाविक अमें ममुर-सिहासन है) बही सिहासन है जो नादिरणाह ने बलात अपने कब्दे में कर लिया था और जिसको उसने ईरान भेज दिया था। किन्तु बतेनात तबते-ताऊन एक विमाल पर्यक जैसा है जिसमें मोर का कोई भी चिट नहीं है। इसका 'ताऊस' नाम किसी पश्ची के अनुकरण पर न होकर एक पूर्वकालिक ईरानी गासक की 'ताऊस' नामक प्रेयसी के नाम पर पड़ा. है, हो उस महिना से उस सिहासन पर प्रेम-बिहार किया करता था।

बटनावत हो, मबूर निहासन उसी जमसिंह परिवार से सम्बन्ध रखता वा । इसने डाज पर अन्त में स्वामित्व किया । पशु-मूर्तियों सहित सिंहासन बनावे का बादेव देना तो मुस्लिम बादणाहों के लिए अत्यन्त धर्म-विरोधी कार्व था । जाहजहां कालीन शासन के अनिधकृत अभिलेखों में सिहासन और ताज, दोनों हो एक हो समय में प्रविष्ट हुए हैं । (ताजमहल नाम से पुचारा बाने बाला) भव्य राजप्रासाद जाजबल्यमान रत्नजड़ित सिहासन के लिए बिल्कुल उपपुक्त प्रकार की व्यवस्था थी ।

#### ब्रागरा को तथाकथित जामा मस्जिद

आगरा के भीड़-भाड़ पूर्ण नगर के मध्य में एक बड़ा दुर्ग है जिसकी है। अब यह मुख्य (जामा) मिन्जद कहलाती है। जिन्हु इसकी पत्यर की दीवारों की ऊँचाई स्वय तथा इसके विधाल तलघर की दीवारों की ऊँचाई स्वय तथा इसके विधाल तलघर की क्षा स्पष्ट मंकेत करते हैं कि यह किसी पूर्वकालिक राजपूत का जिन्हा अववा इसके बुलदेवता का मिन्दर ही हो मकता था। मध्यकालीन तम में प्राव समस्त भारत के ही प्रमुख हिन्दू-देवालय बलात छीन लिए गये वे, जीन मुख्य मुन्जिम मिन्जदी अर्थात जामा मिन्जदी में बदल दिये गये वे। इनपर उन्होंनत फलक, जो घोषित करता है कि इसका निर्माणादेश वहानान ने दिया था, एक प्रक्षित्नां प्रतीन होता है।

## अनहपुर सोकरी

आगरा वे अगमग २० मील की दूरी पर एक पहाड़ी की बोटी पर दिवन नाल पत्थर का एक भस्य और विशास राजप्रासाद-संकुल स्थान 'फ़तहपुर सीकरी' के नाम से पुकारा जाता है। प्रचलित भारतीय इतिहास क्षेत्र और ध्रमणाधियों का साहित्य बहुविधि घोषित करते हैं कि यह शाहें नगरी; सन् १५५६ से मन् १६०५ तक भारत के एक विशाल आग पर शासक करने बाल, मुगल बंश के तृतीय बादशाह अकबर ने बसायी थी।

चूंकि भारत भर में सर्वत फैले हुए प्रचलित सभी मध्यकालीन स्मारक, यद्यपि वे सभी मुस्लिम-पूर्व काल के उद्यम हैं, इस पा उस मुस्लिम शासक के माथ भूल से जोड़ दिये गये हैं, इसलिए यह कोई आण्चर्य नहीं है कि फ़तहपुर मीकरी की णाही नगरी का भी वहीं भाग्य रहा। किन्तु यह सिद्ध करने के लिए अपार सोध्य उपलब्ध हैं कि अपने प्रचलित लाल पत्थरों के स्मारकों सहित फ़तहपुर मीकरी एक राजपूर्ती नगरी थी जो अकबर में शनाब्दियों पूर्वकाल में निमित्त हुई थी। यद्यपि यह विषय एक पृथक पृथक के लिए ही उपपृक्त होगा तथापि उपलब्ध माध्य की विपुल माना के आधार पर उस माध्य का एक स्थूल विवेचन ही सामान्य पाठक और एक अन्वेपक, दोनों को ही समान हप में उस बात का आधार प्रन्तुत कर देगा कि उसे अपने मानस से यह प्रस्परागत धारणा बाहर निकाल फंकना चाहिए कि फ़नहपुर सीकरी अकबर अथवा इस दृष्टि से किसी भी अन्य मुस्लिम बाइनाह ने निमित्त की थी। हमोरे साध्य के प्रमुख प्रमाण निम्न प्रकार एकच किए जा सकते हैं—

(१) अकबर से पूर्व शासन करने वाल शासकों से सम्बद्ध अनेक मुस्लिम तिथिवृत्तों में इस नगरी के सम्बन्ध में 'कथपूर', 'मीकरी' और 'फथपुर सीकरी' के नाम से भी अनेक बार उल्लेख हुआ है।

(२) न्यायाश्रीण जे० एम० णेलट द्वारा लिखित और भारतीय विद्या-भवन, बम्बई द्वारा प्रकाशित "अकंबर" णीर्यक ऐतिहासिक पुस्तक के देवें पूट्ट के सम्मुख एक फलक दिया गया है जिनके चित्र का शीर्यक है "हुमार्यू की टुकड़ियां कथपुर में प्रवेश कर रही हैं।" यहां स्मरणीय यह है कि हुमार्यू अकबर का पिता था। यह चित्र इस बान का स्पष्ट प्रमाण है कि फथपुर (सीकरी) अकबर ने पूर्व विद्यमान थी।

(३) बाबर के स्मृति-ग्रन्थों में उल्लेख है कि पहाड़ी से दीस पड़ने बाजी फ़तहपुर सीकरी के चारों और ही, भारत में मुगलबंग मस्थापक 50

भावर और राणा सांगा के मध्य निर्णायक गुद्ध लड़ा गया था। राणा सांगा को नगरी की बहारदीवारी से बाहुर आना पड़ा था क्योंकि घेरा डालने बाली शत्-हेना देहातों को राँद रही थी, निर्दोष: नागरिकों की करल कर रही थी, और नगरी के प्रमुख जल-भंडार अनूप झील को विषमय बना रही को । चूकि राषा साँगा युद्ध लड़ने के लिए नगरी के बाहर आये थे, इसीलिए बाबर ने कहा है कि बुद्ध पहाड़ी के निकट ही लड़ा गया था।

(४) वेसवर लाग कदाचित् तर्क करने लगें कि वह लड़ाई तो कुछ ही मोल दूर कनवाहा में लड़ी वयो थी, किन्तु यह पूर्ण मत्य नहीं है । कनवाहा की नहाई को बाबर की फ़ौजों और राणा सीमा की मैना की एक टुकड़ी का प्रार्थिशन संबंधे भर थी। अस्तिम निर्णायक युद्ध ती कुछ दिनों के पश्चात् उत्तरपुर बोकरों के वहुँ ओर लड़ा गया या जिसमें स्वयं राणा माँगा ने अपनी हेना का नेतृत्व किया था।

(४) मन्पूर्ण नगरी और तमतल मैदान के सैकड़ों एकड़ को परिवेटित बरने बाती विज्ञान बाचीर अभी भी गोलावारी के चिह्नों से युक्त है। होबारी में दरारी बाने हेंद बादर की सैन्य-ट्कड़ियों द्वारा राणा की सुरक्षा-व्यक्तियो पर बन्द्रकों के आक्रमण के प्रमाण है।

- (६) 'अकबर इस प्रकार ध्वस्त हुई नगरी में रहा था' इसका बनान बिटिश सम्राट्के उस प्रतिनिधि द्वारा मिलता है जो अकद्वर की मृत्यु के प्रवाद कहांगीर के सिहासनाकड़ होने के बाद उसके पास आया वा । इन प्रतिनिधि ने जिला है कि नगरी ध्वस्त हो चुकी थी । यह भी मान जिला बार्ष के इस कारों का निर्माण अकदर द्वारा हुआ था, तो भी जब इन रमने सभी मध्य स्थारकों को अक्षत पात हैं जैसे कल ही बते हों, तो यह समझ म नहीं काता कि वह नगरी जो सन् १५== में पूर्ण हुई विश्वास की. कारी है बिस प्रकार केवल २३ वर्ष में ही ध्वस्त हो गयी. जब वह अंग्रेज बहाँगीर के पास आवा । नाइय का यह अग्र स्पन्ट करता है कि अकबर अपने विकासह द्वारा कुछ दकाल्द-पूर्व ही ध्वस्त की गयी राजपूती नगरी में ही रहता रहा था।
- (॥) एक अन्य अवेष--राल्फ फिच--फतहपूर सीकरी सन् १५=३ ने सितमार गाम में द्वारा था। अपनी यादा के जी टिप्पण बहु छोड़ गया

है, उसमें उसने आगरा और फ़तहपूर सीकारी की परस्पर तुलना की है, हो इस बात का द्यातक है कि वह दोनों नगरों को ही प्राचीन मानता था। जैसाकि मुस्लिम निधिवृत्तों में जुड़ा दावा किया गया है, यदि अतहव्य सील दी सन् १५०३ ई० के आसपास बनी बिल्कुल नयी नगरी रही होती. तो उसने वैसा ही कहा होता और उन दोनों नगरों की तुलना न की होती। वह यह भी कहता है कि व्यापारी अपनी बहमूल्य सामग्री वेचने के लिए फ़तहन्द्र सीकरी में जमा हुआ करते थे। यह टिप्पण भी इस बात का द्यांतक है कि यह क्यापार-संगम एक प्राचीन प्रया थी। यदि फ़तहपुर सीकरी एक नहीं नगरी ही होती, तो फिच ने इसकी तुलना प्राचीन आगरा से कभी न की होती - कम-स-कम फतहपुर मीकरी का नधी नगरी के रूप में विशेष नामोल्लेख तो अवस्य ही किया होता।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूने

- (८) फ़तहपुर मीकरी के बाहर (अब शुष्क पड़ी) विशाल झील का सस्तुत (अनूप) नाम भी सिद्ध करता है कि यह मुस्लिम-पूर्व काल में राजन्तों द्वारा बनायी गयी थी।
- (६) यह तथ्य भी, कि अनूप झील सन् १५=३ में फुटकर बह निकली और अन्त में विवश होकर अकवर को वह नगरी सर्दव के लिए छोड़ देनी पड़ी, विचार प्रस्तृत करता है कि अनेक दशाब्दियों से यह झील देखभाल और मरम्मतादि से उपेक्षित रही प्रतीत होती है (जबसे बाबर ने इसे रॉडा और स्तहपुर सीकरी को अपने अधीन किया था) । यदि फतहपुर सीकरी के जलभंडार के नय में यह नयी-नयी ही बनी थी, तो इसके फुटकर बह किएनने की बात न होती।
- (१०) फतहपुर सीकरी के निर्माण-प्रारम्भ का समय परम्परागन म्बिनम तिथिय्न इंसा पण्चात् १५६४, १५६६, १५७० और १५७१ बतान है। ये विभिन्न वर्णन स्वयं ही असत्यता की सिद्ध करते हैं।
- (११) वे उल्लेख करते हैं कि नगरी सन् १५=३ के आसपास पूर्ण हो गर्धा थी। यदि ऐसा हुआ, तो उसने इसे सन् १४ वर्ष तके छोड़ क्यों दिवा ? बान्दविक कारण यह था कि झील के सन् १५=३ के उफान ने अकबर के लिए प्राचीन राजपुती राजप्रासाद में रहता असम्भव कर दिया। यदि अक्टर ने ही इस नगरी और झील, दोनों का निर्माण सन् १४=३ के आस-

पास पूर्ण करावा होता तो प्रथम बात गह है कि सन् १४=३ ई० में ही सील कट क गई होती और दूसरी बात यह है कि अकबरने इस नये निर्मित राज-पालाद-सबुल को स्थान देने के स्थान पर इस झील की भरम्मत करायी होती । किन्तु जकर्बर को यह त्यागनी ही पड़ी क्योंकि उसे झील की मरम्मत

कराने का कुछ भी ज्ञान न था। (१२) बहां पर हाथीपोल (गज-डार) सील में खुलता है, वहीं पर

- एक छोटा स्तम्भ है जिसमें एक चनकरदार सीढ़ी भी है। स्तम्भ में बीसयों इस्तरदीय है। यह एक परम्परागत हिन्दू दीप-स्तम्भ है जो मन्दिरों और राजप्रसादों के सामने होता था। इस टेकी पर मिट्टी के दीपक रखे जाते व । क्यमग-जनमय दीम पड़ने के कारण यह दीप-स्तम्भ "हिरण्यम् । स्वर्णिम ) " बहुलाठा या । वही संस्कृत शब्द अब विदःधतापूर्वक "हिरन-मोकार में बदल दिया गया है जिसमें वह जाली अकवर-कथा में ठीक बैठ जाये, और न्तम्भ जकवर के प्रिय हिरण के भरण-स्थान के रूप में माना जाता है। क्या अकबर के हिरण ने मरने के समय अपनी अन्तिम इच्छा इक्ट की थी कि उसको एक चनकरदार सीड़ी-युक्त हिन्दू-दीप-स्तम्भ के नव में स्मारक में स्वान दिवा जाय ?
  - (१३) हाखीपील टरबाजे के निकट दो बड़े हाथियों की विशालकाय इतियां अपने राजपूती मूल की शान्ति-जवाक् साक्षियां हैं। प्रस्तर गज-नृतिको ने कीर्य कोड डाने गये हैं। उनकी सुँडो की प्रवेशदार पर मेहराव इका करती की जैसेकि जाज भी राजपूर्ती रियासत की राजधानी कोटा के राजमहत्त्व में है । इसी बकार के गज-द्वार चित्तीड़ में और आगरा व दिश्ली के नाव-किने ने है। इस्नाम तो सभी मृतियों से चिटता है। और भी बात नह है कि गत ता हिन्दू धार्मिक आस्पा और इतिहास में नदेव श्रेष्ठता और इंदी इक्टि बन और एवं का प्रतीक रहा है। यह विशिष्टता लिये हुए भारतीय प्रमु भी है। यह सिद्ध करता है कि फ़लहपुर सीकरी का हाथीपील इरकाता को बनाना दूर, अकबर ने उन हाथियों के शीर्ष कटवा दिये थे और इनकी भाग बहराबदार सहै मुहका दी थी।
    - । १४) इसी इसार की मूलि-सज्जना फनह्युर मीकरी के अन्दर के

अनेक भवनों मे परिलक्षित की जा सकती है जहाँ दीवारों पर बने मदुर ्भी जिलों को तराश दिया गया है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूनें

(१५) अक्बों के लिए अक्बशाला और गर्जी के लिए गजबाला सहित परस्पर गॅफित अलंकृत हिन्दू कलाकृति और लक्षणों-गुक्त यह सम्पूर्ण नकरी ही परम्परागत राजपूती मैली में है।

- (१६) इसके नाम और समुख्वयों की संज्ञा भी लगभग पूर्ण रूप में हिन्दू ही है; यथा पंचमहल, जोधाबाई का महल, तानसेन महल, बोरबल महल आदि । यह प्रदिशत करता है कि विदेशी मुस्लिम सरदार अपनी धार्मिक मान्यताओं के कारण उन अलंकृत भवनों को उपयोग में न ला सके।
- (१७) तथाकथित सलीम चिश्ती का मकवरा अलंकृत रूप में अन्दर खुदाई किया हुआ संगमरमर का हिन्दू मन्दिर है। इसके भीतर पूरी तरह वेल-बूटों से युक्त एक संगमरमर का स्तस्भ है जिसको मुलरूप में सत्य ही मकुबरे में कोई स्थान उपलब्ध न होता।
- (१८) भारतवर्ष में कहीं भी किसी मुस्लिम फ़कीर के मकवर का अस्तित्व स्वयं ही प्रमाण है कि वह स्थान पर एक प्राचीन भारतीय नगरी है, क्योंकि मध्यकालीन मुस्लिम फ़कीर ध्वस्त स्मारकों में ही अपने निवास की व्यवस्था कर लिया करते थे। दिल्ली में निजामुद्दीन और बिख्यार काकी के मकबरे और अजमेर में मोइनुद्दीन चिक्ती की दरगाहों का सर्वेक्षण कर इस तथ्य को सत्यापित किया जा सकता है।
- (१६) तथाकथित बुलन्द दरवाजे और शाही दरवाजे के पार्श्वस्थ विणाल चतुष्कोण में सलीम चित्रती की कब के साथ-साथ बीसियों और भी कसें हैं। इसके बिल्कुल ही निकट आही राजमहल है। यदि अकबर ने यह नगरी बसाबी होती, तो बया वह उस भव्य, विशाल, पट्टीदार चतुष्कोण को कब्रिस्तान में बदल देने की अनुमति दे सकता थां ? क्या कभी कोई बादशाह अपने सिराहते ही किसी भयोत्पादक किन्रतान को पसन्द करेगा? सम्बद्धतः वे कर्त्रें उन मुस्लिम बोडाओं की हैं जो बाबर के समय में नगरी को ध्वस्त करने के कार्य में वहां लेत रहे थे अथपा उन फकीरों की है जो बाद में उन खण्डहरों में आ बसे थे। यह भी सन्देहात्मक है कि शेख सलीम विश्ती

सचमुच बहा दफनाया हुआ है भी या नहीं, नयोंकि उसकी कब अन्य सभी

विकोणास्मक मुद्राणियाँ है बिल्कुल भिन्न प्रतीत होती है। (२०) उसी वटे चतुष्कोण का एक बरामदा भी महिजद नाम से

- पुकारा जाता है। यह भी सिद्ध करता है कि मस्जिद-किबस्तान-शाही चतुःकोणयय डोबे बाला द्वारों से युक्त यह गोलमाल जान-बुझकर किया हुका, बलात अधीन किये हुए राजपूत नगर का एक साथ किया हुआ उप-योगी रूप है। ई० उब्ल्यू० स्मिध तथा अन्यपश्चिमी इतिहासकारों ने जिला है कि इस तथाकथित मस्जिद में इसकी गृद कलाकृति में अनेक हिन्दू चिहा प्राप्त है। परिधि का एक सूक्ष्म विवेचन प्रदर्शित करता है कि विशाल चटुःकोण बाबर द्वारा नगरी अधीन किये जाने से पूर्व राजपूत राजवंश की पावशाना तथा भीवनात्म कहा था।
- (२१) पंचनहन के सम्मुख विशाल चतुष्कोण में पटरीदार लाल पत्यर के फर्म पर चौपड गेल की रेखाएँ बनी हुई हैं। चौपड़ गेल अनादि काम से प्रचलित हिन्दू-भूलक है। मध्यकालीन युग में यह सर्वप्रिय मनोरंजन का साधन या। मुस्तिम घरानों में चीपड कभी नहीं खेली जाती। यह चित्र भी सिद्ध करता है कि यह नगरी राजपूतों द्वारा बनायी-बसायी गयी
- (२२) 'सीकरी' मन्द संस्कृत का भूल है। संस्कृत में 'सिकता' का कर्ष रेत है। रेतीने राजस्थानी लण्ड में इसी के कारण एक प्रमुख स्थान बीनर'नाम में पुकारा जाता है। सीकर का अत्यल्प स्वीवाचक प्राव्य भीकरो है। सीकर से आये हुए व्यक्तियों के लिए 'सीकरी' नामक नगरी बयाना बिन्नुल सामान्य बात है। यह इस तथ्य का सकेतक है कि फतहपुर बीकरों के मूल बस्थायक सीकर के किसी राजपूत परिवार के व्यक्ति रहे होंचे। 'पूर' बल्बम भी नरकृत में बस्ती का छोतक है। 'फतह' उपसर्ग विजित नवरों का बोतक है। अतः मूज्यिम-उपसर्ग 'फतह' स्वयं ही इस बात का प्रभाग है कि वतहपुरसीकरी एक पूर्वकालीन राजपूत नगरी है जो आक्रमण-कारी विदेशियों द्वारा विकित हुई।
- (२३) धवमहत्र के सम्मुल चतुष्कींग में विशाल अजगर जैसे उन्बोंबर कान बच्चा की बहुराव से अलेकृत एक ऊँचा पत्यर का चयूतर।

है। यह उच्चामन राजपूती आसन में राजकीय हिन्दू ज्योतियी के बैठने के लिए बना था। उस महराब पर गजेन्द्रमोक्ष जैसे हिन्दू-धार्मिक उपस्थान उरवतियां है।

(२४) चतुष्कोण की दूसरी दिणा में ज्योतिषी के उच्चासन के सामने ही पत्थर की जल-घड़ी है जो सभी हिन्दू-क्षत्रिय और ब्राह्मण घरों में समय

का ज्ञान करने के लिए प्रयुक्त होती रही है।

भारतीय इतिहास की भवंकर भूले

(२५) अकबर के शासन-काल के अभिलेखों में काग़ज का एक ट्रा भी ऐसा नहीं है जो सिद्ध करता हो कि फ़तहपुर सीकरी नगरी बसाने की आजा दी गयी हो, रूप-रेखांकन हुआ हो, सामग्री के लिए आदेश दिये हीं, श्रमिकों को मजदूरी दी हो अथवा दैनिक लेखा रखा गया हो। यदि अकबर ने वास्तव में इतनी वड़ी नगरी-निर्माण का आदेश दिया होता, तो अभिलेखों के अम्बार अथवा कुछ फटे-पुराने टुकड़े मुगलों के उन अभिलेखों में मिलते ही जो ब्रिटिश लोगों ने अपने कब्जे में ले लिये।

(२६) अकबर के दरबार में तत्कालीन ईसाई पादरियों ने लिखा है कि किसी भी पत्थर-फोड़े के तराशने का स्वर कानों में नहीं पड़ा और न ही किसी सामग्री का भण्डार कही दीख पड़ा था। अतः इसका अर्थ है कि यदि नगरी अकबरद्वारा वसायी भी गयी थी, तो यह रातों-रात मानो जादु से बन गयी होगी, जिसमें दूर-दूर से, विशेष आकार के उपयुक्त लम्बाई-चौड़ाई के पत्थर चुपचाप गडे-गढाए लगा दिये गये। एक पूर्ण नगरी, सम्पूर्ण सामग्री का चिह्नमात्र भी बाहर दीसे बिना ही, रातों-रात तैयार हो जाए, यह तो भावुकता का, कल्पना-वृत्ति का दिवालियापन है, केवल वेबक्फी है। स्पष्ट बात यह है, कि अकबर के खुशामदी दरवारियों की प्रबंच्य बातों में आ जाने के कारण ही इन ईसाई पादरियों ने—जो उन दरबारियों की भाषा शायद ही समझ पाए हो-अपनी मध्यकालीन साधारण-वृत्ति और जादू में विश्वास करने के कारण—निवछल रूप में यह टिप्पण कर दिया है। किन्तु भारतीय इतिहास को अठा बनाने के मध्यकालीन खेल की देख लेने के कारण यह टिप्पण अब हमारे लिए अत्यधिक महत्त्व का सिद्ध हो रहा है।

(२७) अकबर द्वारा फतहपुर सीकरी का निर्माण प्रारम्भ किए जाने वाली मनगढन्त तिथियों से भी पहिले, इतिहास में यह उल्लेख मिलता है कि जनवर अपनी पत्नियों को प्रजनन-प्रसूती के लिए फतहपुर सीकरी भेज दिया करता वा। यह स्पष्ट रूप में दर्शाता है कि अकवर के शासन के प्रारम्भिक काल में भी फतहपुर सीकरों में नरेशोचित भवन थे, जो शाही बेलमों के प्रजनन-प्रमुती क ।नए परम उपयुक्त थे। इस अति स्पष्ट बात के होते हुए भी, कि अकबर का शासन-काल प्रारम्भ होने के समय भी फ़तहपूर मीकरी राज्यासादीय-महत्त विश्वमान था, झूठे अभिलेखी में यह मनकारी है दंस दिया गया है कि अक्बर की पत्नियां सलीम चित्रती की गुफाओं में गाहजादों को जन्म दिया करती थी। यह कहना ही जिल्कुल झूठ है कि नलाम चिन्ती गुफ़ा में रहा करताथा। जैसे सभी मुस्लिम फ़कीर रहा करते ये, उसी प्रकार वह भी राजप्रासादीय ध्वंसावशेयों में निवास करता या। दूसरी बात यह भी हृदय में अनुभव करने की है कि अकवर की पब्लियों कोई बेरनियों तो वी नहीं जो गुफाओं में शावक-समूहों को जन्म देती। तीसरी बात यह है कि यह कहना कि अकबर अपनी पत्नियों को मनीम चिन्ती के पास अजनन के लिए भेजता था, स्वयं में ही अत्यन्त विचित्र है, क्योंकि कुछ भी हो, यह निश्चित है कि सलीम चिश्ती कोई प्रमाणित नित्याच्यासी दाई तो था नहीं !

- (२८) प्रचलित झूठे बर्णनों के अनुसार फतहपुर सीकरी, सन् १५७० में १५८३ के मध्य वन ही रही थी, और कमाल यह है कि ठीक इसी अवधि में यह अकबर की राजधानी भी रही। वन रही नगरी में अकबर किस प्रकार रह सकता था?
- (१६) इतिहास उल्लेख करता है कि अकबर ने इस नगरी को सन्
  १६०६ में सहैब के लिए छोड़ दिया या, और केवल सन् १६०१ में एक
  बार बन्दरपानींध के लिए यहां आया था। यह तो बिन्कुल ही बेहूदा बात
  प्रतीत होती है कि इब १६ वर्ष तक नगरी का निर्माण होना रहा, चहुँ और
  विकास सम्बी के देर भगे रहे, तब तो एक बादणाह वहीं बना रहा, और
  विकास बहु दूर कल पड़ा। इसमें देवल यहां सिद्ध होता है कि अपने पितामह द्वारा पर-शंखर एवं अधिगृहीत राजपूत राजप्रासाद में ही अकबर रहता
  विकास कर सन १००४ में छोड़ना पड़ा क्योंकि मन् १६०३ के अन्त में

झील के फ़ूट जाने के कारण फ़तहपुर सीकरी में जीवन अव्यवहार्य हो गया।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

(३०) अकबर के सिहासनारूढ होने से तीन दशाब्दी पूर्व बाबर व राणा सांगा के मध्य लड़े गए अन्तिम युद्ध का स्पष्ट प्रमाण पहाड़ी व निकटबर्ती मैदान को परिवेष्टित करने वाली विशाल बाह्य प्राचीर में दरारमय छेद हैं।

इस प्रकार का विपुल माध्य होते हुए भी, प्रचलित ऐतिहासिक ग्रन्थों और यात्रा-सम्बन्धी साहित्य में कालदोष-विषयक यह बात कहते रहना कि फ़तहपुर सीकरी—जो वास्तव में हिन्दू नगरी है—अकबर द्वारा आजापित भी, भयंकर भूलों से भरे हुए भारतीय इतिहास-परिणोध की एक बहुत बड़ी और घोर बृद्धि का अत्यन्त विक्षुब्धकारी उदाहरण है।

अकबर के राज्यकाल का सम्पूर्ण नाटक, सन् १४४६ से १४८४ तक, फ़तहपुर सीकरी में ही सम्पन्न होता है, फिर भी इतिहासकार तथा चापलून ब्लकार चाहते हैं कि हम विश्वास करें कि फ़तहपुर सीकरी कम-से-कम सन् १४६३ तक तो निर्माणाधीन ही थी।

यदि फ़तहपुर सौकरी सन् १४६३ तक निर्माणाधीन रही होती तो अकबर से यही आशा की जा सकती थी कि वह अपनी राजधानी को 'इस नवनिर्मित' नगरी में शीझ ही ले गया होता। इसकी अपेक्षा हम पाते यह है कि अकबर, अपने समस्त तामझाम सहित, अपना सारा कार्य-संचालन फ़तहपुर सीकरी से ही करता रहा है, और वह भी उसी अवधि में जिस अवधि में फ़तहपुर सीकरी को झूठे ही निर्माणाधीन कहा जाता है।

फिर एक और झूठा बेहूदा वर्णन आता है। बह यह है कि जब वह "बिगोप आदेशों से" बनायी जाने बाली नगरी पूर्णरूप में सन् १४०३ में तैयार हो गई, तब उसको सन् १४०४ में अकबर ने सर्वेब के लिए त्याग दिया।

हम यह भी मुनते है कि अकबर १६ वर्ष की आयु में अर्थात् नन् १४६१ ई० में फ़तहपुर सीकरी से अजमेर के लिए रवाना हुआ था। बादिन आते समय अकबर ने जयपुर के शासक भारमल की विवश किया कि बह अपनी पुत्रों अकबर के हरम के लिए सींप दे। उसके पश्चात् प्रत्येक महत्त्व-पूर्ण सैनिक अभियान की पुरी तैयारी फ़तहपुर सीकरी में ही की गयी थी और वहीं में इसको बाहर भी भेजा गमा था। इसी प्रकार जढ़ाई करके लौटने बानो सेनाएँ भी जकवर को पूरी जानकारी देने के लिए फतहपुर सीकरी हो वाचित्र आती वीं।

असबर के समकालीन वर्णन हमको यह भी बताते हैं कि अपनी इतनी द्वार्यस्थक युवाबन्या में ही अक्रवर ने ५००० से अधिक औरतों का हरम कन्द्रपुर सीकरी में रखा हुआ था। इन सब औरतों को ठीक प्रकार से थिन्त धरी में रखा हुआ था। अकदर ने फतहपुर सीकरी में अनेक पिजडों में अवना जानवरों का पशु-संग्रह भी रखा हुआ था।

ककोर शेल सलोम विक्ती का भाई इबाहीस, जो महाराणा प्रताप के बिस्ड चढ़ाई में जितिकत कुमुक के साथ भेजा गया था, गेल इब्राहीम क्षतहपुरों के नाम से पुकारा जाता था। वह तबतक 'फ़तहपुरी' नाम से नहीं पुकारा वाता, जबतक कि उसका परिवार पीडियों से फतहपुर (सीकरी) में बन व गमा होता। इकाहीम और उसका फ़कीर भाई सलीम विक्ती फतहनुर सीकरी में इतने पूर्व समय से बसे हुए थे कि 'फतहपुरी' नाम से पुकारे जाने लगे थे। यह भी सिद्ध करता है कि अकब्र द्वारा बसायी जाने को को बात ही क्या, फलहुपूर सीकरी नगरी तो उसके सैकड़ों वर्ष पूर्व भी विकास को। अतः यह तो पूरी बनी हुई राजपूत नगरी थी। जिसे अकबर ने जनने बंधीन कर लिया या।

बाँद नकरो 'निर्माणाधीन' ही थीं, तो एक सम्राट् उसमें अपना दरवार की नमा सकता या, अन्य देश के दूतों का स्वागत और उनके ठहरने का व्यक्त बहां करता, धार्मिक समाओं का आयोजन कैसे करता, सेना को कैसे व्ही व्हराना, एक बढ़ा भारी हरम बनाए रहता और एक जन्तु-संग्रहालय नी बपदे काप रखे रहता ? और यदि यह नगरी 'निर्माणाधीन' ही थी, तो जरवर्द इन इन् १६८१ ई० में, अर्थात् लगभग इस नगरी के निर्माणी-वणल ही क्यों त्याम दिया ?

इस प्रभार की बहुदांगयों से इतिहास-शिक्षकों, विद्यार्थियों, विद्वानीं, कार सामान्य जनता को भी इस तथ्य की और सजग ही जाना चाहिए कि जबदर हारा क्तड्युर कीकरो का निर्माण घोषित करने वाले सभी परस्परा-पन बचन कान-बुधवर प्रकारित छम है। उसने ती केवल एक अपहृता राजपुती नगरी में तब तक अधिवास किया अब तक इसका विशाल, झिन-ग्रस्त जलभण्डार स्वार् रूप से कार्य करता रहा। जब वह जलभण्डार एट-कर वह चला, तब अकबर को भी ससंकोच सन् १५८५ में अपनी सारी फ़्राज-फाटा सहित वह स्थान सदैव के लिए छोड़ देना पड़ा ।

## आगरा-द्रग

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

आगरा में अन्य महत्त्वपूर्ण भवन लाल पत्थर का किला है। चुँकि अग्र (Agra) एक संस्कृत नाम है, और मुस्लिम लोगों के भारत में आने से पूर्व राजपूत शासकों की समृद्धिशाली राजधानी थी, इसलिए इसमें दुर्ग तो होना ही था। वह किला तो बना ही राजपूत भैली में है। वहाँ के शैलीपूर्ण दीवानेखास और दीवानेआम कक्षों का स्थापत्य (जयपुर के निकट) आमर के किले के अन्दरूनी भागों से न केवल बहुत ही अधिक साम्य रखता है. अपितु हिन्दू मण्डप-आकार पर है। किसी मुस्लिम जासक के पास कभी भी न तो इतना समय ही था और न ही उसके पास इतना धन या कि इतना वहमूल्य दुर्ग बनवाए। इसके द्वारों के नाम भी हिन्दुओं के नामों पर है बया "अमर्रासह द्वार", "हाथीपोल द्वार" । द्वारों पर, पूर्ण राजाधिकारों से युक्त अश्वारोही और गजारोही राजपूत नरेशों की मूर्तियाँ थीं।

इसका स्पष्टीकरण यह कहकर देना बेहदा है कि अपनी सेना के विरुद्ध चित्तौड़-दुर्ग की सुरक्षा-प्रतिरक्षा हेतु वीरतापूर्वक युद्ध करते हुए गुर राजकुमारों के स्वर्ग सिधार जाने पर उनके शाँव से प्रसन्त होकर अपनी विशाल हृदयतापूर्वक ही अकवर ने उनकी अभ्यर्थना करते हुए इनकी मृतियाँ बनवा दी थीं। ये मृतियां तो पूर्वकालिक राजपूत नरेशों की थीं, और अकबर के सिहासनारूड होने से शताब्दियों पूर्व ही यह किना दन चका था।

आगरा-दुर्ग दिल्ली के लालकिले का सहोदर है। एक का श्रेय अकदर कों और दूसरे का श्रेय णाहजहां को देना गलत है। जब भी कभी वे बने बे, वे हिन्दू शासकों द्वारा ही बने थे। ऐसा कोई आधिकारिक लिखित प्रमाण उपलब्ध नहीं है जिससे यह दावा सिद्ध होता हो कि ये दोनों किसे मुगल- बारणाही ने बनवाए थे। इस दावे पर विश्वास करने में इतिहासकारों ने

निर्धारण को भगकर भूल की है।

इन दोनो ही किलों में इनकी मेहराबों पर प्रस्तर-पुष्पक-लक्षण है। दीवानवास और दीवानेवास कक्षों का स्थापत्य अलकृत हिल्दू मण्डल शैली का है। इनसे भणाई चम्तरों बाली छतें हैं, और कोई भी गुम्बद अयवा मीनारें नहीं है। गर-मूर्तियों दोनों ही द्वारों पर सुक्षोभित है। बूंकि इस्लाम की मॉक्यों के नाम-मात से भी कृषित होता है, इसीलिए मुस्लिम बादणाह रिने किटे कभी नहीं बना सकते ये जिनमें हाथियों की मूर्तियाँ हों !

आवरा-दूर्वस्य हाथियों की पूर्ण राजकीय सज्जा थीं, और उनके ऊपर राजिस्का से दुक्त राजपूत-नरेण आरोही थे । उनकी तत्स्थानीय विद्यमानता का स्वय्दोकरच यह कहकर देना निषट उपहासास्पद है कि जब अकबर ने चिलीड का घेरा डाला, तब कुछ सजपूत राजकुमारों की मृत्यूपरान्त उनके कीर्य में प्रयन्त होकर उनकी स्मृति में ये गजास्त रा जपूत बनाने का आदेश जनकर न दिया था। अकबर के दिनों में तो विश्वासभात तथा ग्राता दोनों हो विपून माता में उपसब्ध थे, क्योंकि युद्ध तो स्थानिक ही था। जब अवकर ने स्वयं अपने ही क्र सेनापतियों के लिए मूर्तियाँ नहीं बनवायी, कर कह कड़कों ने लिए कैसे बनवाता ? नाय ही, उसने उनको पूर्ण राज-चिकाम ऑक्ट त किया होता। अब जयचन्द्र ने पृथ्वीराज से मिलती-इनको सूर्ति बनाई थी, तब उसने उसकी पूर्ति द्वारपाल के रूप में बनाई यो-गाउनने गोबित शेली में नहीं।

बार्ड का एक और अंग भी है। बहाँगीर अपने स्मृति-पन्थी में दावा बरदा है कि उसने आगरा-दुर्ग के अपने राजमहल में न्याय-घंटिका की मंत्रिको बंदीर नदाई थी। प्रसिद्ध ब्रिटिश इतिहासकारों ने इस दाने की चनक सका दो है। बढ़ीर ने सम्बन्ध में दिया गया एक-एक वस्तु का बमें अन्यन आमन और अपने टावे को नन्य का रूप देने के लिए किया करा माता यथा है। यह भी कही गया है कि दिल्ली के तोमर हिन्दू राजा बनवपात ने तथा सन ने दिल्यों के अपने साजप्रासाद में न्यायार्थ एक मीने की करीर बुक्त करी नगाई की। चुकि मुखनो और अन्य मुस्लिम शासकी ने राजाना व बहनवारी को जपन जासन-काल के अर्थाना में दूंन लेने की अद्भुत पाप-वृत्ति भी, जहाँगीर के आगरा-दुगें में न्याय-चंदिका की मोने की जंजीर के सडभे का उल्लेख करना घटनावण यह सूत्र है कि आगरा और दिल्ली के दुर्ग अनंगवाल के समय में भी अर्थात् लगभग ३७० ई० ने विद्यमान थे।

आमेर के नरेणावासी का स्थापत्य ताज और दिल्ली व आगरा के लासकिलों के दीवान-कक्षों से खूब मिलता-जुलता है। उपयुक्त बातें इस बात के पर्याप्त प्रमाण है कि आगरा का ताजमहल और लालकिला राज-पुत्ती द्वारा निभित्त स्मारक हैं।

श्रकबर का मकबरा-सिकन्दरा

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

आगरा से छः मील पर सिकन्दरा है । अकबर उस स्मारक में दफनावा हुआ विण्वास किया जाता है। इतिहासकारों का कहना है कि अकबर के लिए कब्रिस्तान के रूप में प्रयोग किए जाने से पूर्व यह स्मारक सिकन्दर लोधी का राजमहल था। हो सकता है, यह कथन ठीक ही हो। किन्तु इसे तो सिकन्दर लोघी ने भी नहीं बनवाया था क्योंकि इस स्मारक में अनेक हिन्दू-लक्षण विद्यमान हैं: उदाहरणार्थं इसके पच्चीकारी युक्त फणं पर वीसियों परस्पर गुम्फित त्रिकोण बने हुए हैं।

मुस्लिम धर्मणान्त-मीमांसा में अनुयायियों के तक्षण रूप में परस्पर गुम्फित विकोणों को कोई स्थान नहीं है। दूसरी ओर, हिन्दुओं में देवियों के भक्तों के लिए ताँवें का छोटा-सा कवच पूजा की सामग्री में अनिवार्य-सा ही है। उसपर परस्पर गुस्फित विकोण बने होते हैं।

यह निष्कर्ष, कि अकबर किसी पूर्वकालिक राजमहल में दक्षनाया गया है, अन्य मकवरों के मूल को भी अत्यन्त संदेहास्पद बना देता है क्योंकि अकबर तो भारत के सभी मुस्लिम शासकों में सर्वाधिक शक्तिशाली था। यदि इसके लिए भी एक नवीन भौलिक मकदरा त वनवाया जा सका, तो मुस्तिम शासको में अस्य ऐरा-गैरा नत्थु-खैरा लोगों के लिए विशेष रूप से निमित मकबरे कहां वे उपलब्ध हो गए ?

विन्सेन्ट स्मिय का कहता है कि अकबर के अन्तिम संस्कार अल्पन्त गोपनीय तथा अनवहित रूप में किये गए थे, जिससे फिर सिद्ध होता है कि उसको वहीं दफ़ता दिया गया था जहां उसकी बीमारी के बाद उसके प्राण

निकते है।

इहांशीर के न्यूनि-जन्य अकबर के मकबरे के सम्बन्ध में धूर्ततापूर्ण संदर्भ देते है जिससे मकबरे का मूल फिर सन्देहास्पद हो जाता है। अपने निर्देश और सुठे दानों के लिए जहांगीर के स्मृति-पत्थ स्वयं ही कुछ्यात है। ऐसे तिर्वेदक में भी तो अकदर के मकदरे ने सम्बन्ध में सन्दर्भ अरवन्त अपन्य और अविश्वसमीय है। जहांगीर ने दावा किया है कि उसने अपने विदा के मक्बरे का काम कारीगरों के एक दल को सीप दिया था, और इसको बहो छोड़कर चना गया था। जब वह भवन पूर्ण हो गया, तो उसे कान्स पहा कि उन कारीयरों ने इसमें यहबड़ कर दी थी। अतः निरीक्षण करन के बाद टकने आजा दी कि भवन को ठीक प्रकार में बदल दिया जाय।

यह कबन अनंगतियों ने भरा पड़ा है, और इसलिए, एक सफेद झूठ ह । मुगल-भासको को उपलब्ध कारीयर अपने काम में ऐसे नौसिखिए नहीं व कि जिल काम को करने पर लगाए गये हों, उसी की गुड़-गोबंर एक कर दे। इससे की बटकर बात यह है कि इस प्रकार का विशाल कार्य निपुण बान्द-कलाबिदां और इजीनियरों के भतन परिवेक्षण में चलता रहता है। और की बात यह है कि यदि सचमुच ही उन जीगों ने सबुबड़ कर दी थी नी उनको सार्वेक्षिक क्य में जीवित मूली-दण्ड दिया गया होता, जैसाकि बहातीर के जासन-कान में राजा को कुपित करने वाले की दण्ड देने की वया थी। बहांगोर में अनेक लागा को मार्व जिनक रूप में मूली-दण्ड देने के भनेक उदाहरण दिए हैं, किन्तु उसके स्मृतिग्रन्थ उन कारीगरों की किसी भी प्रकार दल्द दिए जाने के सम्बन्ध में पूर्णमण में गान्त है, जिनको अक्रयर के इंबर्डर को बोहना का बोलमान करने का अपराधी कहा गया था।

कि बान यह उठता है कि बड़े जहाँगीर ने तथ्यक्ष में अकबर के वत्रकों वे निमीम का आदेश दिया ही नहीं था, तेव वह ऐसा करने का शक्ष क्यो करता है ? कारण यह था कि वह तत्कालीन मृश्लिम जिचार-अस्य का त्यन करना चाहना था। सिकन्दर लोधीं के राजमहल में, जो विति तक राजपूरी राजप्रासाद रहा था, अकटर की दफ्ता देने के बाद वृश्यक बीर्यांबयों करदायी ने परस्पर गृश्यित त्रिकीणीं जैसे अनेक लक्षणों की ओर जहाँगीर का ध्यान आकषित किया, क्योंकि वे सब लक्षण मुस्लिम मकबरे में अनुपयुक्त होते थे। इस प्रकार की विषमताओं की उपस्कत सिद्ध करने और अपने मृत पिता के प्रति अपना अविद्यमान उद्देग प्रदणित करने, दोनों के लिए ही, बादणाह जहाँगीर ने अपने स्मृति-ग्रन्थों में एक और झुठ ठँस दिया कि उसने अपने पिता के लिए एक विशेष स्मारक बनाने का आदेश दिया था। और चुंकि यह यप रहस्यमुचक चिल्लों और लक्षणों से असत्य सिद्ध हो जाती, इसीलिए जहाँगीर ने उसको सत्य प्रदर्शित करने के लिए एक और झूठ बोल दिया कि कारीगरों ने इस मकबर को गडबड़ कर दिया था। अकबर के मकबरे के सम्बन्ध में भी इस प्रकार की उगी स्पष्ट प्रमाण है कि अन्य निम्नस्तरीय मुस्लिम बादशाहों के मकबरे सभी के सभी छीने गये अथवा अपने अधीन किए गये पूर्वकालिक राजपूती स्मारक हैं, कदापि मूल मुस्लिम निर्माणकृतियाँ नहीं है। जहांगीर के इस झूठे दावे में, कि उसने अकबर का मकबरा बनाने का आदेश दिया और उस भवन की स्वयं अकबर के शासन-काल में विद्यमानता, दोनों में सामंजस्य न कर पाने के कारण इतिहासकारों ने अपना सीधा-सादा स्पष्टीकरण प्रस्तुत कर दिवा कि अकबर ने अपने मकेबरे का निर्माण स्वयं ही प्रारम्भ कर दिया और अधूरा छोड़ दिया, तथा बाद में इसे जहांगीर ने पूर्ण किया था। वे ऐसा करते समय उस साधारण तथ्य की भी उपेक्षा कर देते हैं कि जहाँगीर का दावा उस मकबरे को बिल्कुल नींब से ही निर्माण करने का है।

### इलाहाबाद-स्थित स्मारक

#### खसरू बाग

पुरातन कालीन स्मारकों की रचना के विषय में भ्रान्त धारणाओं का एक और उल्लेखनीय उदाहरण इलाहाबाद है। इलाहाबाद में दीख पड़ते वाले दो महत्त्वपूर्ण मध्यकालीन स्मारक तथाकथित खुसक-बाग और संगम पर स्थित किला है। नगर-प्राचीर में दो भव्य मेहराबदार द्वार है, एक खुसरू बाग की और जाने वाला और दूसरा पुराने नगर की और उने बाला। दोनों ही हिन्दू नवृते के हैं। उनमें बैसे ही प्रस्तर-पुष्प-चिह्न, आलं--कारिक डेल-पतियों की शालामय खिड़कियां और वृत्ताकार छतें है, जैसी जयपुर नगर प्राचीर और राजस्थान के अन्य नगरों में दिलाई देती है। मेहराव में पार नगर के अन्दर राती मण्डी और अित अनुसूया (जो अब बील-बाल की गँवान आया में अतरसूंबा' बन गया है) क्षेत्र हैं। इसी राजी (जिनके नाम पर 'नव्हों' क्षेत्र क्षत्री भी है) और उसके दाजा का प्रासाद आब पूल ने 'बुसम' बाग कहलाता है। वह उनका महल था जो मुस्लिम नेनाओं ने नगर में चढ़ाई करते समय ध्वस्त कर दिया। ध्वस्त किए जाने व वने हुए कुछ भाग बाद में समाधिसूचक कक्षों के इप में काम लाए गए। बट उसने विवस शांकारों और पूर्णरूप में हिन्दू-कारीगरी से स्पःट हो बावेका। इन भागों में में एक में तो कब नाम की कोई वस्तु है ही नहीं जो यह प्रदर्भित करता है कि आज विद्यमान सभी भाग समाधि सुचकेतर बसोबन है निवित किए गये है। इसरे भाग में पतस्तर छत तक भट्टे प्रकार ने चड़ा दिया गया है। इन स्मारकों में से एक के साथ तास्यूलन नाम की म्हों का सम्बन्ध बुड़ा है जो पून. उसझन में डालने वाला है, क्योंकि ताम्बूल कर करूठ का है। बढ़ी बारी दीवार की चहारदीवारी जो उन दयनीय, इल्कान्यत क्य से विकृत आकृतियों और खण्डित स्मारकों को पृथक् करती है. जनाबन्यक है। बाँद खुमक बाय की ठीक हंग से खुदाई की जाय, तो इसमें डोकारों की कोकी और प्राचीन क्षत्रिय प्रासादों के अन्य अवजेष अवश्य मिलेंगे।

ान महत्त्वपूर्व प्रस्त यह भी उठता है कि यदि विशेष रूप में मकबरे ही बना यह वे, तो वे हिन्दू-नक्षणों ने युक्त क्यों हैं ? एक अन्य प्रथन भी है कि मार वे मून घटमाही के बारनदिक मकबरे है, तो फिर जीवित व्यक्तियों के, इन्हें के समस्य महत कहा है है

## কোনাৰাৰ কা জিলা

ल्लाहाकार का जिला भी अक्टर के साथ गलती से सम्बद्ध किया जाता है। व्य बनेक मुत्रा व विद्य किया जा सकता है कि अकबर से बाताब्दियी कृषं को इसाहादाद का किसा विद्यमान या। सींप के कोर के समान कटे इंग विकार के रहत की रिक्षत के समान एक पतली-लम्बी अनियमित रेखा

दीबार के मध्य उच्च बाद-सीमा धरातल पर चलती है। वह तमृता, और सगम की ओर निहारती हुई खिड़कियों की आलंकारिक कलाकृति, किन के अन्तः कक्षों में से कुछ में उलझी हुई संगतराशी, और किले के भीतर ही आगोक स्तम्भ, पातालिण्वर मन्दिर और अक्षय बट-बुध का अस्तिन्व ही इस कान का प्रमाण है कि किला अकबर से शताब्दिओं पूर्व भी विद्यमान था। जब हुएँ जैसे महाराजा प्रयाग अर्थात् इलाहाबाद की यावा अपनी सर्वन्त सम्मिदान करने के लिए किया करते थे, तब बे किले में ही उहरते थे। अतः इलाहाबाद का किला मुस्लिम यूग-पूर्व का अत्यन्त प्राचीन स्मारक है, और इसके निर्माण का श्रेय अकबर को देते समय फग्यंसन ने समुचित ध्यान नहीं दिया। अन्य इतिहासकारों ने भी उसी के आधार पर अक्बर को किन का निर्माता मानुकर बिचार करने के प्रकार में दौष उत्पन्त कर दिया है। यह इस बात का एक विशिष्ट उदाहरण है कि कुछ भयंकर भूल करने बान लेखको की ऊल-जलुल कल्पनाओं के कारण भारतीय मध्यकालीन इतिहास-ग्रन्य किस प्रकार तथ्यों से विहीन हो गये हैं।

## नदी-घाट तोड़ डाले गये

भारतीय इतिहास की भयंकर भूनें

प्राचीन इलाहाबाद का एकं और भी पक्ष है जो जनता की दृष्टि मे ओझन रहा है, क्योंकि इतिहासवैत्ता लोग तथ्यों का पता लगाने में असफल रहे हैं। प्रायः यह आण्चयं व्यक्त किया गया है कि इलाहाबाद में पवित्र नदी-वधी का पुण्यतम नंगम यान्नियों के स्नान की मुविधा के लिए घाटों से बिहीन कैसे रहा है, जबकि छोटे-छोटे, कम महत्त्व वाले तीर्थस्थानों पर भी भव्य घाट निर्माण करवाना हिन्दुओं की चिरकालीन प्राचीन परम्परा रही है। प्रचलित भ्रम यह है कि चूंकि गंगा मैया अपना मार्ग बदलती रहती है, इसीनिए घाटों का निर्माण न किया जा सका। यह तो सहजन्सरत रपव्दी-करण है। ऐसी स्थिति में तो नदी के दूसरे छोर पर घाट बनाकर नदी कर निगमन किया जाता है। अतः, उपयुक्त स्पटीकरण कोई मन्तोपजनक स्पादीकरण नहीं है।

सबसे बद्दकर बात यह है कि संगम क्षेत्र प्रतिष्ठानपुर और अरई जैसी प्राचीन नगरियों में परिवेध्टित है। ये दोनों तगरियां नदी के उस मार

इलाहाबाट की बोर पुल किये स्थित है। उस क्षेत्र का मावधानीपूर्वक किया गया निरीक्षण दर्शाता है कि नट के साथ-साथ बनाए गये घाट तोड़ दिए गये थे। कारण बहु या कि वर्ष भर हजारों धर्म-प्रेमी भवतों, यातियों का संगम पर मस्मितन अक्षर को आतंक, सदेह और उंकट की घड़ी ही प्रतीत होती थी। नदी-अट पर रहने, स्नान करने और धार्मिक-प्रवचनों में पातियों को भाग लेने को काँद्रन अवका अनंभव बनाने के लिए अकबर तथा अन्य मुगल ज्ञासको ने बाटों को तुड़वा दिया था। यह विश्वास करने का प्रत्येक कारण है कि इसाहासाद में बड़े विज्ञान नदी-घाट थे जो बारागमी के घाटों से भी द्रकर में।

नगर को गगनरेका भी असंस्य स्वर्ण मन्दिरों के शिखरों, राजप्रासादीय स्तरको और गुस्टर डेकी अट्टानिकाओं से मुजोभित रहनी थीं। किन्तु आज का इलाहाबाट एक अत्यन्त कीरान दृश्य प्रस्तुत करता है जिसमें कृटियों, गन्दी हुटी-कूटी झांपड़ियाँ और विक्टोरिया युग या उसके पश्चात् की वसनीत्मव इंटी की कोटरियों के अतिरिक्त और कुछ है ही नहीं। यह विस्थान नहीं करना चाहिए कि प्रयाग (इलाहाबाद) भारत के तीर्थस्थानी ने प्यापन टीबेराज है जिसकी याला महान मम्राट, धनी व्यापारी-वर्ग और नामान्य जनता पीतियाँ में, समरणातीत युग से करती आई है। उन लोगों के इन्हर्न के निए इनाहाबाद में असहय विज्ञान सराएँ, मन्दिर, मठ-धर्म-कानाएँ कवन और घाट बने थे। इसीके कारण मा इलाहाबाद को अन्य स्थी समरो की तुनता में अधिक बार नष्ट-भ्रष्ट कर ध्वस्त किया गया, इक्नारी किया यदा, उन भवनी में ने एक, जो ध्वस्त होने से कुछ अंग वच वक किन्तु बाद से कदिस्तान के तम में उपयोग में लाया गया तथाकथित कुमक्तम क्षेत्र या। इसरा भवन वह किला था तो अकवर द्वारा बनाया नहीं मचा दा अधिनु उसके द्वारा सन् १५६८ में उपयोग में लाया गया थीं।

महत्रकों के म्युनियन्ती में जेली बचार कर दावा किया गया है कि इसने इनह्याबाद के ४० हिन्दू मन्दिरों को नष्ट किया था। और इसमें निनित हात की नजब नहीं कि अपनी मूद धर्मान्धना में बहु फेक्ल अपने विका दिनामा विवाधत तथा अन्य गुर्ववर्ती मुस्तिम शासकी के पूर्व कर्मी का ही अनुसरम् का गहा ए-।

#### अहमदाबाद के स्मारक

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

किस प्रकार सभी राजपूत स्मारक परवर्ती मुस्लिम शासकों से सम्बद्ध कर दिए गये हैं, इसका अन्य उदाहरण अहमदाबाद है।

अहमदणाह-प्रथम के नाम पर अहमदाबाद कहलाने से पूर्व यह नगर राजनगर, कर्णवती और अन्नावल नाम से पुकारा जाता था। इसका इतिहास बहुत प्राचीनकाल तक जाता है। अहमदशाह बहुत ही धर्मान्य और जत्याचारी जासक था। जैसा मुस्लिम णासकों का नित्य का अभ्यास था. उसी प्रकार अहमदणाह ने भी अधिगृहीत राजपूत मन्दिरों और राजप्रासादों को मस्जिदों और मकवरों के रूप में इस्तेमाल किया। उसके द्वारा की गयी असद्य लूट-खसोट और विध्वंस की एक झलक दिल्ली से प्रकाणित "कारवाँ" नामक पत्रिका के 'अगस्त' ५६' के गुजरात-विशेषांक में श्री अजोककुमार मजुमदार के "तीन सन्त" शीर्षक लेख से मिल सकती है।

इसमें उन्होंने लिखा है-"सन् १४१४ में गुजरात के सुस्तान अहमद-जाइ ने अपने राज्य भर के हिन्दू मन्दिरों को नष्ट करने के लिए एक अधिकारी नियुक्त किया । उसने इस कार्य को अत्यन्त सफलतापूर्वक सम्पन्त किया । अगले वर्ष, मुल्लान स्वयं ही सिद्धपुर गया और सिद्धराज के सुप्रसिद्ध गढ़-महालय मन्दिर की उसने तोड़ा, और फिर इसकी मस्जिद में बदल दियाः कुख्यात नृजंस अत्याचारी शाह महसूद वघरों का शासनकाल (सन् १८९= से १५११) अभी प्रारम्भ होना शेष था।" स्पष्ट रूप में "नष्ट" गटर का अर्थ-स्रोतन यहां इतना ही है कि केवल हिन्दू आराध्यदेव ही नष्ट फिल नये थे, और उन्हीं भवनों को अपने अधीन कर मस्जिदों के रूप में इस्तेमाल किया गया था।

अहमदाबाद-स्थित कई स्मारकों को अहमदणाह के णासन से सम्बद्ध करने वाले अनेक अप्रकट आन्तिकारी वर्णनों के होते हुए भी बहुत-से ऐसे सूत्र है जो सिड करते हैं कि वे इमारतें उसके द्वारा निर्मित नहीं थी, कैवल उपयोग में, व्यवहार में, लाबी गंगी भी।

अहमदाबाद की प्राचीन प्राचीर में घिरे हुए नगर का घनी बस्ती वाला धीन अभी भी भदा कहलाता है। यह संस्कृत एक्द है, जिसका अर्थ "महालपद है। इक नाम के पहने का कारण यह था कि पह नगर मन्दिरी 3= ते अरपूर था। वे सभी मन्दिर जब मस्जिदों में बदल दिए गये हैं। अन्य नभी नगरी की मुलता ने अहमदाबाद में आज मस्जिदें ही मस्जिदें हैं। प्रायः बल्बेक कुछ सी वजी के अन्तर पर एक नकवरा या मस्जिद है। सबसे बटल र

बात बहु है कि वे नभी आनुकारिक राजपूत-जैली में हैं।

अतुमदगाह के तासनकाल ने अहमदाकाद की मुस्लिम जनसंख्या अत्यन्त अस्य यो । इसतित् यह असम्भव हो या कि अपनी प्रजा के इतने अस्यास वर्ग के लिए सारी नगरी भर के कोई गामक मस्जिदें-ही-मस्जिदें बना दे। और न हो. वह मस्टियो और सकबरों को हिन्दू-मन्दिरों की जैली पर बनवा क्रमा ता । हिन्दु स्थापत्वकाना से अगाध और एकनिष्ठ प्रेम करने वासा बाई भी व्यक्ति बहमदबाह की बाँत न तो मन्दिरों की नण्ट-श्रण्ट करेगा, न उनको मन्द्रिकों में इदलेगा. और न ही मनुख्यों को लूटेगा अथवा उनका नर-सहार करेंगा। अहमदलाह ने तो जल्लाद का कार्य किया था।

क्षार की बात है। बादि उसने (मुलक्ष में) मस्जिदें बनवायी होतीं, नो भारत नाम का पुराना हिन्दू-नाम प्रचलित होने की अनुमति उसने कभी न ही होंगी।

बदा क्षेत्र में पहुँचाने के लिए 'तीन दरवाजा' नाम से पुकारा जाने काना होना नीन मेहराबों बाला प्रवेश-द्वार स्वयं ही आलंकारिक हिन्दू-जैसी न है। इसके स्थापत्य को तुल्लना समीपस्थ इमोई और मोहेरा के हिन्दू स्मारको के की जा सकती है।

#### तयाकथित जामा-मस्जिद

बामा-विकार नाम ने प्तारी जाने वाली, अहमदाबाद की प्रमुख वरिवद दुराजन चडकामी मन्दिर वा। वही नवर की आराध्या देवी का न्यान का । इत्रकाष्ट्रम में नेकार अन्द्रण पुजारथल तक हिन्दू-कलात्मकता की दिश्यकेर दिवस समस्यामी है। मुख्य पार्चना-स्थल में पास-पास स्थित लगभग १ - न उपन करने हैं जी केवल हिन्दु-देविसों के मन्दिर में होते हैं। बहर्मावर अस्त्री, मूलक्ष स समित्री के प्रार्थना-काल में एक भी सम्बर्ग नशे होता अधीव माध्येशक नकार वे लिए खुना धांगण चाहिए।

पूजागृह के गवाक्षों में गड़े हुए प्रस्तर-पूष्प-चिह्न है, जो नित्याभ्यास ल्टे हुए और परिवर्तित स्मारकों के सम्बन्ध में मुस्लिमों की और से हुआ ही करता था। इस विणाल मन्दिर का एक बड़ा भाग अब कविस्तान के हव में उपयोग में लाया गया है।

जारतीय इतिहास की भयंकर भूतें

संगतराशी से पुष्प, जंजीर, घण्टियां और गवाक्षीं जैसे अनेक हिन्दू लक्षण स्पष्ट दिखाई देते हैं। देवालय की दो आयताकार चोटियों में से एक को बिल्कुल उड़ा दिया गया है, जैसा कि उन्मत मुस्लिम विजेताओं हारा नगर में प्रथम बार प्रविष्ट होने के अवसर पर ही हो सकता था।

अहमदशाह के द्वारा भीषण तवाही के पण्यात जो भगदड मची उसमें उजहे, और देखभाल से वंचित महिदरों के आलकारिक प्रस्तर-खण्ड अभी भी अहमदाबाद के आम रास्तों पर आधे गड़े पड़े हैं। हिन्दू कलाकृति वाल बड़े-बड़े पत्थर, जो भवनों से गिरा दिए गये थे, अब भी धूल से आङ्छादित और उसी में समाए पड़े हैं। एक ऐसा ही फलक तथाकथित जामा-मस्जिद के सामने महात्मा गांधी मार्ग पर स्थित जन-शीचागार में इस्तेमाल किया गया है।

इस तथाकथित जामा मस्जिद के सम्बन्ध में एक बड़ी महत्त्वपुर्ण घटना १६६४-६५ में घटी। मैंने अपने लेखों में यह सिद्ध किया था कि जाना-मस्जिद कहलाने वाली अहमदाबाद (कर्णवती उर्फ राजनगर) की वह इमारत प्राचीन नगरदेवता एवं राजदेवता भद्रकाली का मन्दिर था। मेरे इस प्रकार के लेख ईe सन् १६६४ के आसपास कुछ मासिकों में प्रकाशित होते के कुछ समयं पश्चात् अहमदाबाद के K. C. Bros. (कान्तिचन्द्र बदर्स) नाम की एक दुकान पुरानी होने के कारण उसके स्वामी ने उसे गिरवाकर इसी स्थान पर एक ऊँची हवेली खड़ी करवा दी। तथाकथित जामा-मल्जिद के निकट ही यह हवेली इस तथाकथित मस्जिद से ऊँची हो गई। हिन्दुशी ने एक तथा विवाद आरम्भ कर देने का एक अच्छा अवसर मुसलमानी की मिल गया। भारत के सारे मुसलमान हिन्दुओं के पुत्त-पीत है। इस्लामी आक्रमण के काल में बी-जी हिन्दू पकड़े जाते थे वे सब छल-बल में या करड सं मुसलभान बना दिए जाते। भारत-पाकिस्तान-अंगलादेश के सारे मुनल-गान इस प्रकार हिन्दुओं की, सन्तान हैं । तथापि बलात मुसलमान बनाने के पण्चात सदियों से दन्हें यह रदाया जा रहा या कि हिन्दू काफिए है, उनसे कोई मुसलमान सम्बन्धित वहीं है और पग-पग पर वे नगे-नये बहाने डूंढ़ते हुए हिन्दुओं व बैमनस्य, महाई-अगड़ा करते रहे ताकि भविष्य में किसी दिन सारा हिस्दुस्तान-इस्लामभ्थान या इस्लामाबाद बन जाये।

इस गोजना के जन्तगंत अहमदाबाद के तथाकथित जामा मस्जिद के विवन्नन्तरं (Trustees) ने K C Bros (कान्तिनन्द्र बदर्स) पर न्यायालय के दाका दाखिल विका कि उन्हें उनकी नगी हदेली गिरवाने का आदेश दिया जावे। बहे सिन्तिन होकर K. C Bros इस संकट से हवेली बचाने का इस प्रतिचित्तकों से पूछने जने। किसी ने उन्हें बनाया कि पुरु नार ओक नाम के कोई इतिहासत्र है जिनके कथनानुसार अहमदाबाद को जामा-मस्जिद प्राचीतकाल में भड़कानी का मस्दिर था। तस उन्होंने मेरा पता डूंड्कर मृत क्ष द्वारा अपनी कठिन समस्या ने अवगत कराया। मेरे सुझाव पर K. C Bros ने अपने बनील के द्वारा प्रतिवादी का उत्तर स्थायालय में वस्त्रत विका । उसमें कहा गया था कि जिसे इमारत की मुसलमान मस्जिद कर रहे हैं वह एक अपहुत हिन्दू सन्दिर होने के कारण मुसलमानों का उस बाबन पर कोई अधिकार ही नहीं प्राप्त होता, अनएव K. C. Bros. की हवेती विराने का प्रश्न हैं. नहीं उठता । यह उत्तर मुसलमानी को पहुँचते के वृत्तसमानों ने तुरस्त अपना दावा बापस से लिया । उन्हें डर यह पड़ी कि व्यविवह बाबा कन पड़ा तो K. C. Bros. की हवेली गिराना तो दूर ही रतः सम्बद्ध बहनाने बाली इमापत हो हाथों से निकल जायेगी।

नो नोम ऐसा पुछते है कि बदि ताजमहन, नालकिला आदि इमारतें शिष्टुओं की निद्ध हो जाती है तो उससे नाभ ही क्या है ? उन्हें ऊपर लिखे k C क्षाल के उदाहरण ने यह जान काना चाहिए कि सत्य का गोध इसी बार्च नहीं जाता। ऐसी बोज से विविध अज्ञात प्रकार के लाभ हो मकत है। उसके में एक अयोग ऊपन दिया गया है।

## दि=्रीवासी 'हामा-परिजद'

कुछती दिन्ती स्थित जामा-मस्जिद भी अपहृत हिन्दू मस्टिर है । इस्त त वैद्युष आहे: वृगनमानों ने ही सामान्साफ निखा है कि वह मन्दिर या। त्याकाटः कृत्वमीनारः, नालकिले, जामा-सर्कित आदि भारते भर

की इमारतें चुने हुए गेरूए रंग के पत्थर की बनी हैं। यदि गेरूए रंग के कपड़े पहना हुआ ब्यक्ति हिन्दू सन्यासी होता है तो क्या गेरुए रंग के पत्थर में बनी इमारत हिन्दू मन्दिर नहीं होगी ? इस्लामी इमारते या तो सफेद चुने की होती हैं था हरीं। गेरुआ तो ठेठ हिन्दू ध्यज का रंग है। अतएव स्थान-स्थान और नगर-नगर के हिन्दू जागृत होकर अपने-अपने प्राचीन मन्दिरों एवं धर्मक्षेत्रों का कब्जा माँगें।

#### उदयपुर

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

मेवाड़ ने महाराणाओं के नेतृत्व में पाजवी इस्लामी आक्रमणों का जो डटकर विरोध किया, वह प्रशंसनीय है। तथापि इससे पाठक या श्रीताओं को यह समझना उचित नहीं होगा कि इस्लाम का प्रवेश मेवाड़ में नहीं हुआ या मेवाड़ में इस्लाम की छाप कहीं दिखाई नहीं देती।

प्राय: भारत में ऐसा एक भी प्रमुख नगर या देवस्थान नहीं बचा है जो इस्लाम ने भ्रष्ट न किया हो। प्रत्यक्ष उदयपुर में इसके कई उदाहरण देखे जा सकते हैं। इतना ही नहीं, अप्रितु हिन्दुओं की ही लापरवाही, अज्ञान और मुर्खता के कारण इस्लाम के पंजे और चंगुल में जो-जो हिन्दू स्थान फैसते गये, उन्हें कुछ ही समय में इस्लाम-निर्मित स्थान ही समझा जाने लगा। हिन्दू इतिहासकार, सरकारी अधिकारी और पुरातत्त्ववेत्ताओं की यह बड़ी भूल है।

इसके असंख्य उदाहरण हैं। इस्लामी प्रचार को सत्य मानकर छीने हुए हिन्दू स्थान इस्लाम-निर्मित भवन समझने की भूल हिन्दू लोग नगातार करते आ रहे हैं।

इस सम्बन्ध में उदयपुर का एक उदाहरण देखिए। उस नगर के पिचीला सरीवर में जगमन्दिर द्वीप है। वहाँ महाराणाजी के प्रासाद बने हुए हैं। वहाँ भलां मुसलमानों का वया काम ? मुसलमानों का तो वहां कोई सम्पर्क भी नहीं होना चाहिए। किन्तु वहां भी इस्लाम का अस्तित्व है। उस द्वीप पर एक प्राचीन शिवमन्दिर में एक सूफी कपूरवाबा का चिल्ला यानी बैठने का स्थान बताया जाता है। कपूर नाम तो हिन्दू है। वह कोई स्थानिक हिन्दू गाधु रहा होगा। इसलिए इसका आश्रम शिवमन्दिर से जुड़ा हुआ या।

किन्तु माहजादा बुरंम (बाह्जही) ने जब महाराणा का आक्षय माँगा तो मुरका के लिए उसे उस द्वीप पर ठहराया गया। उस समय इस्लामी प्रथा के अनुसार खुरंम के युसलमान सरदार, दरवारी और नौकर-चाकरों ने आखड़ के निए कृतम होने के बजाए गुम्बद पर चाँद का कलश लगा दिया जीर साधु कपूर के आश्रम को फकीर का चिल्ला कहना आरम्भ कर दिया। तबसे मुखंता से लोग इन इमारतों को शाहजहाँ द्वारा बनाई गई इमारतें समझते हैं। ऐसा अन्याय और अंधेर ऐतिहासिक भवनों के मूल निर्माताओं के सम्बन्ध में पग-पन पर दिलाई देता है।

अन्तर्व सत्य इतिहास के जो भी अक्त हो उन्हें यह समझना आवश्यक है कि भारत को ही का बन्कि बिक्व में जितनी भी विख्यात इमारतें हैं या प्राचीन ऐतिहासिक स्थान है वे इस्ताम-निर्मित नहीं हैं। आरम्भ से इस्लाम-की यह प्रया रही है कि दूसरों की इमारतों पर कब्जा करना और कुछ दीर्दियों के पत्चात् यह कहना प्रारम्भ करता कि वे भवन मूलतः मुसलमानों ने हो बनवाये। बरब-स्थान स्थित कावा से ही यह प्रधा जो चली वह इस्लामी आक्रमण के इतिहास में बराबर अन्त तक वैसी ही चलती रही। अतएव युवनातों का जपना बनाया हुआ ऐसा कोई भवन ई० सं० वर्वी से १ वर्वी कताब्दों तक विव्य में नहीं है। जिन्हें इस सिद्धान्त में सन्देह हो वे प्रत्येक. ीतिहासिक भवन के निर्माण के सम्बन्ध में आरम्भ से कड़ी जांच करने का प्रवास करें।

#### रूपमती धौर सिपरी मस्जिदें

बुख नवाकवित मस्तिई अभी भी अपने हिन्दू-साह्ययं और नामों की बन्त हुए है। इदाहरण के लिए रानी सिपरी मुस्जिद और रूपमती मस्जिद के ने। रानी, विषयी और इपमती — तीती ही संस्कृत नाम हैं। वे केवल वहाँ भिद्र करने हैं कि रानी, मियरी और नपमती के राजमहली की मस्जिद्रीं में बदन दिया गया था। अहनदाबाद के भट्टा क्षेत्र में असंख्य समारकों की कृत्व नहाती भी यही है।

भुलते स्तम्भ

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

कुछ स्मारकों में ऐसे स्तम्भ है जो विलक्षण इंजीनियरी-कीशत के अद्भूत नमूने हैं। यदि कोई दर्णनाथीं इन स्तम्भों में से किसी की ऊपरी भंजिल पर चढ़कर, अपने दोनों हाथों से इस स्तम्भ की खिड़की की पकड ने, कुछ क्षण बार-बार पकड़कर इसको छोड़ दे, तो उसे विचित्र अनुमृति यह होगी मानो उसके नीचे स्तम्भ का भाग हिल रहा हो। सहोदर-स्तम्भी में जाने वाला कोई भी दर्शनार्थी इसी बात का अनुभव करेगा। इंजीनियरी-कोशल का वह विरला नम्ना और अहमदाबाद की अधिकांश तथाकथित मस्जिदों में मिलने वाला उत्कृष्ट दीवारों में चौकोर छेद का प्रकार सभी के सभी हिन्दू-स्थापत्य-प्रतिभा का परिणाम हैं, क्योंकि ये सब तथाकथित मस्जिदें और मकबरे पूर्वकालीन हिन्दू भवन है।

इस प्रकार की इमारतें, जो थोड़ा धवका लगाने पर झूलती है, भारत मे कई स्थानों पर हैं। उदाहरणार्थ महाराष्ट्र प्रान्त के जलगाँव जिले के महसवे और फरकांडे नाम के दो देहातों में प्राचीन देवालयों के मीनार और दीप स्तम्भ हिलाने पर झूलते है। पंजाब के गुरुदासपुर नगर में भी ऐसी झूलने वाली एक इमारत है। प्राचीन स्थापत्यकला के संस्कृत प्रत्थों में झूलने वाले भवन या स्तम्भ बनाने का रहस्य कहाँ लिखा है, इसका संशोधन होना चाहिए। प्रगत समझे जाने वाले योरोपीय स्थपति स्वयं इस प्राचीन भारतीय कारीगरी पर बड़ा आश्चर्य प्रकट करते हैं। अहमदाबाद (कर्णावती) के झूलने वाले मीनारों की इमारत का तीन अंग्रेजों ने रहस्य ढूंढना चाहा। उनमें से एक व्यक्ति ने एक मीनार को पकड़कर खुब हिलाया। तो दोनों मिनारें ऐसी हिलती रही जैसे धरती कंप से डगमगाती है। अन्य दो साथी वीच के आंगन में छत पर लेट गये। उनका अनुमान था कि एक मीनार हिलाने पर उसकी लहरें छतवाले आंगन से दूसरी मीनार के तले पहुँचकर उसे कंपित करती होंगी। नथापि छत के आंगन में लेटे उन दो व्यक्तिया को उनके पीठों के तल आंगन से ऐसी कोई लहरें दौड़ने का अनुभव नहीं हुआ ।

सारे विषय के स्थापत्य विशारदों को चिकित करने वाला कुंगलतम स्थापत्यशास्त्र भारत में विखनान होते हुए भी आज भारत के किसी भी विद्यालय में उस शास्त्र के संस्कृत ग्रन्थों का उल्लेख भी नहीं किया जाला इबकि होना वह चाहिए कि सारे विश्व में वह प्रन्थ पड़ाये जाने चाहिये। में बड़ों वर्ष की परतत्वता के कारण भारत की जनता तथा सरकार अपना भारतीय वैद्यक्तमास्त्र और स्थापत्यकला अद्वितीय होते हुए भी उनको पूर्णतया उपेक्षित किए हुए हैं। इतिहास के अज्ञान के कारण एक राष्ट्र में आत्मधातक प्रवृत्तिको केंसे प्रत्यापित होती हैं, इसका यह एक मोटा उदाहरण है।

सिडपुर धौर चम्पानेर

नुबसत की प्राचीन नगरी सिद्धपुर में एक बहुत प्रसिद्ध और विशाल हिन्दू देवासय पा वो लिंग महालय के नाम से सुविख्यात था। अहमदशाह को बाजा है इसको विनिष्ट किया गया । इसकी विशाल ऊँची मेहराबें अभी भी एकान्त में, निवंसना, सान्त मुद्रा में स्थित हैं। कुछ नजों की दूरी पर ही इस बिह्यात मन्दिर-संकृत का पूजा-कक्ष है, किन्तु उस पूजा-कक्ष को अब नांस्टर का क्य दे दिया गया। एक प्रसिद्ध प्राचीन हिन्दू मन्दिर का इस बकार गरिवर्तन, अप्रत्यक्ष रूप में हो सही, "सुरक्षित स्मारक" का नाम-इनक वहां समाक्षर भारत सरकार के पुरातत्त्व विभाग ने भी स्वीकार कर रजा है। इन्जे करेक गवाओं में दिखाई देने वाले प्रस्तर-पूष्प-चिह्न इस हान को भी सिद्ध करते हैं कि वे सभी मस्जिदें, जिनके गवाक्षीं में प्रस्तर-पुष्प है, पूर्वकालीन हिन्दु-स्मारक है।

#### बन्यानेर स्रोर पावागढ

बुबरात में बढ़ोदा में नगमम ३५ मील की दूरी पर चम्पानेर नामक नगरो है। निकर को पहाड़ी पर पाकागढ़ सामक पुराना किला है। चम्पाने र जीर बाबासद, दोनों ही सम्बन नाम है, और दोनों ही समान रूप से प्राचीन है। किर भी, पुरावश्योग नाम-मतक पोपित करता है कि चम्पानेर की रकावना सहसूद बधरों ने की थी। इतिहास कहता है कि महसूद सघरी कूर-नम्बक्षी कानव छ। उसके अत्याचार और कुर यातनाओं की कोई सीमा क थीं। इस बधन का स्वस्ट दिस्दर्शन तो पहिले ही उस्लेखित भी अग्रोक पुणार महमदार के बर्मन से ही जाता है। साथ ही, बात यह भी है कि मुख्लिम लोग वीरान स्थानों में भाग्य नहीं, और नहीं वहाँ नगरियाँ बसायीं। इन लोगों ने तो समृद्धिशाली नगरों को अपने अधीन किया, उनको उजाड़ा, नर-संहार किया, मन्दिरों को मस्जिदों में परिवर्तित किया और प्राचीन नगरों के साथ अपना नाम जोड़ दिया। भिन्न-भिन्न नगरों के साथ इनका नाम इसी प्रकार जुड़ गया है। यदि महमूद बघर्रा ने बम्पानेर की स्थापना की होती, तो उसने कभी भी यह संस्कृत नाम न दिया होता और न ही उसे लोगों का नर-संहार करना पड़ता।

चम्पानेर के पीछे ही एक विशाल देवालय भी ऐसे लक्षण प्रस्तूत करता है जिससे सिद्ध होता है कि यह पूर्वकालीन मन्दिर था। नगर मुस्लिमों के अधीन हो जाने के पश्चात् जो मार-काट मची, उसमें स्मारकों से तीचे गिर गयें अलंकृत फलक ऊल-जल्ल डंग से पुनः बैठा दिये गये देखे जा सकते हैं। ऐसा उस समय किया गया, जब उस भवन को मस्जिद के रूप में उपयोग में लाया गया।

अब हम अपना ध्यान 'धार' नगर और माण्डवगढ या माण्ड के नाम से पुकारे जाने वाले पहाड़ी किले की ओर देगे। ये दोनों स्थान मध्य भारत में है। भारत के विभिन्न भागों में एक दूसरे से सैकड़ों मील की दूरी पर स्थित इन विभिन्न मध्यकालीन स्मारकों के सर्वेक्षण का उद्देश्य केवल यह दिखाना है कि समस्त भारत में एक ही कहानी बार-बार दुहराई गई है। हिन्दू-शासन के भिन्न-भिन्न कालखण्डों में निर्मित सर्वंदूर भारत में फैले हुए स्मारक, मुस्लिमों के अधीन हो जाने के बाद, मुस्लिम-उपयोग के लिए (मस्जिद-मक्तवरे आदि के रूप में) परिवर्तित कर दिए गये। आकामक तथा ग्रहीता लोग विभिन्त राष्ट्रीयता, जातियों, संस्कृतियों और समाज के स्तरों से सम्बन्ध रखते थे। इनमें से कुछ तो गुलाम, प्यादे या लुटेरे-मात थे जो भाग्यवशात् देश के कुछ भागों को अपने अधीन कर पाये एवं जिन्होंने अपने आपको शासक घोषित कर दिया। इन विभिन्त जातियों में मंगोल पठान, अबीसीनियन, ईरानी, तुकं और अरब लोग सम्मिलित थे।

धार संस्कृत नाम है। यह नगरी प्राचीन काल में समृद्धशाली साम्राज्य

को राजधानी थी। इनसिए इसमें अनेक मन्दिर और राजप्रासाद थे। इनमें व मधिकांच अब सहिजदों का रूप धारण किए खड़ें हैं। उनकी बाह्याकृति ही सभी को यह शिल्यास दिला देशी कि इनका मूलोद्यम मन्दिरों के रूप में हुआ या। इसमें भी बंदकर बात यह है कि इस बात का लिखित प्रमाण भी इरनक्य है। बुल में आन्छादित और दीबारों में गड़े हुए पत्यरों पर सन्दर्भ भाषा में नाहित्य उत्कीर्ण है।

एक सुरगष्ट उदाहरण उस स्मारक का है जो छदारूप में कमाल मौला मस्टिर बहुलाची है। बुछ वर्ष पूर्व जब उस भवन का कुछ अंश उखड़कर नीवे थिर प्राप्त, तब उसमें प्रस्तर-फलक दिखाई पड़े जिनपर संस्कृत-नाटकों के पृथ्य के पृथ्य उत्सीर्ण किए घरे पड़े थे। अब यह सत्य प्रस्थापित हो चुका है कि सरस्वती सन्धाभरण" नामक स्मारक संस्कृत-साहित्य के अनुठे कुन्तवालय के रूप में या। यह पुस्तकालय इस दृष्टि से अनूठा था कि इसमें को नाहित्य नंपहीन था, वह नञ्चर कामओं पर न होकर, प्रस्तर-फलकों यर उन्होंने वा। वह उदाहरण इतिहास, पुरातत्त्व और बास्तुकला के विकाबियों को इस बात के लिए प्रेरित करने की दृष्टि से पर्वाप्त होना चाहिए कि वे उन सभी मध्यकालीन स्मारकों की सुक्ष्मरूप में जाँच-पड़ताल करें को बाज बकबरे या बहिजदों के रूप में घोषित है। निश्चित है कि बोड ये इवस्य ज्ञात हो जाएगा कि ये प्राचीन राजपूत मन्दिर और राज-डांमाइ दे ।

#### माण्डक-गट

हुछ बीलों सी दूरी पर, धने जंगल-प्रदेश में, माण्डू अथवा माण्डवगढ़ नाम ना प्राचीन पहाड़ी किला स्थित है। यह एक संस्कृत नाम है। यह इन्ता ग्राचीन स्थान है कि इसका मूल किसी भी तुनिविचतता के साथ ज्यापित नहीं विया का करता। एक छोटा-मा श्रेत्र होने के कारण, इसके न्या अर्थात न्यास्य मुस्तिम पूर्व काल के ही होने चाहिए, तभी तो यह दर्गाकी राज्यानी और मुद्द फिला रहा होगा । बाद में, मुस्लिम आधिपत्य हें भारतन करिए और राजधासाद सकतरे और महिजदों के सूप में बदल वित्र गर्छ । इसके स्थानन, देव और प्रस्तर-पूष्य-विज्ञ इस तथ्य के मूक साक्षी हैं कि प्राचीन हिन्दू-भवन आज मकवरे और मस्जिदों के छसरूप में अवाक् खडे हैं। होणंगशाह के मकबंदे पर लगा हुआ पुरातत्त्व विभाग का नाम-फलक स्वीकार करता है कि यह भवन महान हिन्दु-देवालय था नहीं एक विष्णाल वार्षिक मेला लगा करता था।

भारतीय इतिहास की भयंकर भंते

निकट के ही दूसरे स्मारक पर उत्कीर्ण पट्ट में स्वीकार किया गया है कि मूलरूप में इस शिव मंन्दिर को वादशाह अकबर के अधीन माण्ड् के राज्यपाल णाह बूदम लान के द्वारा विहार-स्थल में बदल दिया गया था। इन दो उदाहरणों से पर्याप्त माला में यह स्पष्ट हो जाना चाहिए कि भूल से भिन्त-भिन्न मुस्लिम शासकों को ऐसी ही इमारतों की रचना का श्रेय दिया जाना गलत है। ये सभी भवन भी पूर्वकालिक राजपूत जासकों ने बनवाए थे।

पुरानी विचारधारा के इतिहासजों तथा स्थापत्य-शास्त्री लोगों द्वारा ऐसे मामलों में अधिक-से-अधिक यही स्वीकार किया जाता है कि परवर्ती मुस्लिम भासकों ने राजपूतों के भूखण्डों और निर्माण-सामग्री का उपयोग कर लिया होगा। वे शिक्षा-गास्त्री चाहते हैं कि हम विश्वास करें कि मूल राजपूत मन्दिरों और राजप्रासादों को भूमिसात कर दिया गया था, और फिर मानो एक-एक पन्धर चनकर उनके स्थान पर मस्जिदें और मकबरे बनाए गये।

जिसे भवन-निर्माण का अनुभव है, अथवा जिसने सिविल इंजीनियरों से परामुखं लिया है, उस व्यक्ति को भली-भांति ज्ञात है कि विशाल मध्य-कालीन संरचनाओं को गिरा देना और फिर उसी स्थान पर उसी मलवे और सामग्री से अपने लिए अन्य संरचना खड़ी करने की आशा करना या उसके लिए यत्न करने से बढ़कर और कोई अबुद्धिपूर्ण और अब्यावहारिक कार्य नहीं है। इस प्रकार की बात असम्भव, अशक्य और अकरणीय है। एक माल युक्तियुक्त निष्कर्ष यही हो सकता है कि बनें-बनाए मन्दिरों और राजप्रासादों को ही थोड़े-बहुत परिवर्तनों के पण्चात् मस्जिदों और मकबरो के रूप में उपयोग में लाया गया। थोड़े-बहुत परिवर्तन देवमूर्ति को हटा देना और अरबी भाषा के अक्षरों को खोद देना आदि था।

इस सम्बन्ध में प्रस्तुत किया जाने वाला एक घोषा तक यह है कि

भारत में सहराव, बुम्बद और बुर्ण-माचर व कंकरीट की भराई का उपयोग सर्वद्रवन वृक्तिन आक्रमणकारियो हारा ही किया गया था और चूँकि मध्य-कालीत नकवरों और हस्टियों में वे सभी विकिष्टताएँ विद्यमान हैं. अत: दे नभी मक्त निविद्य रूप में मुस्लिम शासकों द्वारा ही बनाए गये हैं।

उपर्यक्त तमें में अनेक अनगतियाँ तथा विरोधी कार्ते स्पष्टतः बताई बाठी है। सबेडबम देखने की बात यह है कि तक के लिए यह मान लेने पर मी कि भारत में बेहराइ, तुम्बद और चूर्ण-मत्पर व कंकरीट का उपयोग सर्वप्रयम मुस्तिम आकान्ताओं ने ही किया था, तो फिर क्या कारण है कि इन तकाकीयत मुस्लिस स्थारकों में प्रस्तर-पुष्प-चिह्न, ऊपर जाकर चार भाषों में विमक्त होते बाते खम्मे तथा छत के निकट ही आलंकारिक कोण्ठक केते हिन्दू तक्षण अभी भी मिल जाते हैं ? यदि मुसलमानों ने अपनी गुम्बदों कीर बेहरायों का प्रयोग किया या तो स्वाभाविक रूप में उनकी अपनी इंसी के बहायक स्तम्म तथा लक्षण भी होने चाहिए थे। हिन्दू-शैली के म्लस्को और कोष्टकों ग्रहित मुस्लिमों को सहायक मेहराबों और गुम्बदों के सम्मिष्टि दिवार को स्थापत्मशास्त्र की दृष्टि से व्यवहार रूप दे पाना सम्भव नहीं था। इससे भी बढ़कर बात यह है कि मुस्लिम आक्रमणकारिया को इन्ह बर्मान्वता उनके मकबरे और मस्जिदों जैसे पवित और धार्मिक स्वानो में काफिर हिन्दुओं के लक्षकों को कभी भी अंगीकार कर सहन न काडी, बॉट उन्होंने सबसुब ही नवे सिरे से उन भवनों का निर्माण किया होता । विदि उन समय कोई ये तो उन) मुस्लिम इंजीनियरों ने भी मूलरूप में मुस्लिम-कल्पना के भवनों में हिन्दू विशिष्टताओं का समावेश सहन नहीं निया होता।

वा एकमेव निष्कर्ष निकलता है वह यह है कि मध्यकालीन न्याका में जो मूल का में हिन्दू-कलाकृति हैं, मुस्लिमों के केवल ऊपरी शोह-नोत है कुछ बिह्न मान उपलब्ध हैं।

# नराउवाड़ा विस्वविद्यालय को पूर्वता

महाराष्ट्रके मरहद्रवादा प्रदेश में एक नगर है जो प्राचीन काल में हिन्दु राजनवर्ग होते ने कटनी कहनाता था। उसकी प्राकृत रूप खड़की बना । शाहजादा औरंगजेब मुगल राज्य का सूबेदार बनकर उस नगर में दो बार रहा। तब से खुणामदकारों ने कटकी उर्फ खड़की को औरमाबाद कहना प्रारम्भ किया। भारत स्वतन्त्र होने पर भी वही पराया नाम उस नगर ने चिपका है। वहाँ से देवगिरिका किला लगभग सात मोल दूरी पर है। हिन्दू प्रया में राजधानी के नगर को किसी किले का संरक्षण अवस्य होता वा। उसी आधार पर देवगिरि और कटकी का अट्ट सम्बन्ध था।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

उस नगरी से न केंबल एक पराया नाम चिपका है, अपित एक झठा, कपोलकल्पित इतिहास भी उस नगर पर मढ दिया गया है। वर्तमान सरकार-छाप इतिहासकार निराधार ही पढ़ते-पड़ाते रहते हैं कि अहमदनगर (हिन्दू नाम अम्बिकानगर) के इस्लामी राज्य का मुख्य मन्त्री हुवजी मलिकंबर ने खड़की नगर बसाया। मराठबाड़ा विश्वविद्यालय का इतिहास विभाग भी अखि मुंदकर यही झुठी बात दोहराता रहता है। जब स्वयं मनिकंबर कहीं नहीं कहता कि खड़की नगर उसने बमाया। अनेक बाजारी में विका हुआ वह एक गुलाम या जो मध्ययुगीन उथल-पुथल, मारकाट और विश्वासघातों के कुचक में भागववजात् निजामजाही का महामन्त्री बना। किन्तु नगर बसाना क्या हँसी-मजाक है ? और क्या एक वर्ष में नगर बनाया-बसाया जाता है ? और वह उसे कटकी (खड़की) यह संस्कृत नाम क्यों देता ?

उस नगर में ताजमहल के ही नमूने पर बना एक प्राचीन विशाल शिव-मन्दिर है। उसमें तहलाना, अनेक मंजिलें और सैकडों कक्ष हैं। इस्लामी आक्रामकों ने उसके अन्दर एक झूठी कब बनाकर उस इमारत को बीदी का मकबरा कहना आरम्भ कर दिया। तबसे एक अफवाह यह है कि औरंगजेब ने दिलरस बानू नामकी मृत बेगम को वहाँ गाड़कर वह भवन रचा, अतएव उसे बीबी का मकवरा कहते हैं। दूसरी किवदन्ती यह है कि उसका पुत महमद आजम ने माता के स्मारक में वह इमारत बनवाई। यदि ऐसा होता तो अम्माजान की कब कहते, न कि बीबी का मकबरा। तीन सौ वर्ष वही दो अफवाएँ थीं। किन्तु १६७२ में वहीं के (College of Education) शिक्षा महाविद्यालय के एक प्राध्यापक, लेख रमझान ने एक प्रबन्ध लिखकर वहीं के विश्वविद्यालय से Ph. D. पदवी पाई। उस प्रबन्ध में यह प्रति-

XALCOM.

पादित है कि वह दमारत न तो जीरंगजेब ने बनवाई और न ही आजम ने अधित दिलरम अमृ ने अपने ही जीवनकाल में बड़े भीक से गाँठ के फ़ह लाख स्त्रदे सर्व कर वह विशास इमारत अपने प्रेत के लिए विश्राम एवं विराध न्यान हेतु बनवादी। औरंगाबाद विश्वविद्यालय के इतिहास विभाग ने कांचा कि एक इनारत, को भिन्त-भिन्त दो मुसलमानों ने बनाई समझी बानी की बहु शंद एक तीसरा कोई मुसलमान (प्राध्यापक) लिखता है कि किसी बोबे मुसलगान की बनाई है तो भला हमें इसमें क्या आपत्ति हो मकती है विकास कह इमारत है तो किसी मुसलमान की ही। ऐसी अवस्या में जब एक नित्य मिलने-बुलने वाला, परिचित मुसलमान प्राध्यापक हो-नीन वर्ष नवाक्र एक मीटा-सा प्रवन्ध लिखकर प्रस्तुत करता है ती उसे Ph.D. दे डालने में किसी के बाप का क्या बिगड सकता है ? किसी प्रबन्ध वर ऐसे बाबने प्रकार से किसी विश्वविद्यालय द्वारा Ph.D. की उपाधि दे धनना एक विश्वविद्यालय के लिए कितनी लज्जा एवं मूर्खता की बात है। रनपर रोप और विरोध बकट करने बाला मेरा पत्र वहां के दैनिक 'लोकमत' में २३ सितम्बर, १६ ३२ के अंक में छवा या। उसमें मैंने यह आह्वान दिया या कि तयाकवित दोवी का मकवरा एक अपहुत हिन्दू इमारत है। यदि हिम्मत हो तो किसी नेवानिवृत्त न्यायाधीश की अध्यक्षता में औरंगाबाद विव्वविद्यालय एक परिसंवाद जायोजित करे, जिसमे मेरे विरोध में वे चाहे ज्यित इतिहासकार खड़े करे, फिर देखते हैं किसकी जीत होती है। विन्वविद्यालय च्य बैठ गया ।

#### धनमन्

जर्बान त्यार 'अजय-मेर' के संस्कृत-नाम का अपन्न श रूप ही अजमेर े। इसका नष्ट्य दवर-राजप्रामाद, जिसमें अब कुछ स्थानीय-कार्यालय स्थित है चट्टबर्गना न परिपूर्ण काल्पनिक तिथिवृत्ती में अकबर द्वारा बनाया

अवस्य का भव्य और विज्ञाल केन्द्रीय राजप्रासाद, पहाड़ी पर तारागढ़ का किया, किंग को जाने काले माने पर आधी मील ऊपर स्थित मस्जिद, किन के बीतर क्षेत्र क्षेत्र एक अन्य मस्जिद, हिन्दू-मन्दिरं का सुनिधिचत नक्षण-दीवारिगरी युक्त दो बड़े प्रस्तर दीप-स्तम्भ-तयाकवित मोइनुदीन चिम्ती का सकवरा, अरबी णब्दों के छदाबरण वाला अवाई-दिन का भोंपड़ा, और अन्ता सागर झील—मे सभी स्थान मुस्लिम-पूर्व राजपुती उद्गम के हैं। उन सभी का निर्माण-अय, असत्य रूप में हो, विदेशी मुस्लिम बादशाहों को दे दिया गया है।

महाराजा विग्रहराज विशालदेव के प्रशिक्षणालय का विद्यमान अंग ही अड़ाई-दिन का झोंपड़ा है-यह पहिले ही प्रस्थापित हो चुका है। संस्कृत नाम लिए तारागढ़ का किला भी स्मरणातीत युग का है। उतना ही पुराना जितना पुराना अजयमेष नगर है। पहाड़ी-मार्ग के ऊपर स्थित मस्जिद, किला मुग़लों के अधीन होने से पूर्व समय का मन्दिर था। किले के भीतर शीर्ष पर स्थित आज का मस्जिद-व-मकबरा मन्दिर ही था। देवालय में मुस्लिम-यावियों द्वारा वर्ष भर के चढ़ावे में से कुछ अंश अभी भी बाह्यणीं को मिलता है। दो दीप-स्तम्भ भी यही प्रमाणित करते हैं कि यह देवी का मन्दिर था। हिन्दू-पूजा में प्रतीकात्मक भेंट स्वरूप कंकण, अभी भी वार्षिक मुस्लिम-पर्व के समय चढ़ाए जाते हैं। मोइनुदीन चिश्ती का मकवरा तारागढ़ की तलहटी में स्थित किलेबन्दी के ध्वंसावशेषों में ही है। जैसा पहिले ही बताया जा चुका है, हिन्दुओं के ध्वस्त और मुस्लिमों के अधीन किए हुए भवनों में मुस्लिम फ़कीर जा बसते थे। जब फ़कीर मरते ये, तो उनको उसी स्थान पर गाड़ देते थे, जहाँ वे रहते आए थे। समय व्यतीत होते-होते वह स्थान पूजागृह का महात्म अर्जन कर लेता था। हजरत मोइनुदीन चिक्ती को दफ़नाने की सूचक विकोणस्थित मृद्राशि के अतिरिक्त सम्पूर्ण स्मारक ही हिन्दुओं के उस विशाल भवन का अंश है जो विजय और परिवर्तन के माध्यम से मुस्लिम अधिकार में आ गया—हजरत मोइनुद्दीन चिस्ती के लिए बनाया हरगिज भी नहीं गया।

## मक्का में हिन्दू-मन्दिर

बहुत कम ज्ञात तथ्य वह है कि ही मेहराबें, गुम्बदें और चूर्ण-प्रस्तर-कंकरीट का उपयोग स्वयं मुस्लिमों के अपने घर अर्थात् मक्का आदि मे उनके भारत में आने से लाखों वर्ष पहिले ही भारतीय क्षत्रियों द्वारा प्रारम्भ करबाबा गमा या। यह तथ्य अब अनेक सूतों से उपलब्ध है। उदाहरण के लिए इस्साम के इतिहास में शेखी बधार-बधार कर कहा जाता है कि मक्का को बलात् इस्लाम के अधीन करने और इस्लामी पूजा-स्थल में परिवर्तित करने के पूर्व इस स्थान पर अति विमाल भव्य मन्दिर थे जिनमें ३६० (भारतीय) देव मूर्तियां वी ।

'यहरा' शब्द की ज्युत्पति संस्कृत के 'मख' शब्द से है, जिसका अर्थ होम की अग्नि है, प्राचीन हिन्दू लोग अग्नि की पूजा के लिए विख्यात थे। वह बन्दि-पूजा मध्य-एशिया में बहु-प्रचलित थी-इस बात का निर्णय उन पारसियों को देलकर किया जा सकता है जो उस क्षेत्र से आए हैं और अग्नि-पुरुक है। ऐसा प्रसिद्ध है कि आज भी अस्ति-मन्दिर बाकू, बरादाद और मध्य एकिया के अंबो में विद्यमान है।

मक्का में इस्तामी देव-पूजन का प्रमुख आकर्षण अभी भी हिन्दू शिव लिय है। देशनवीं की परिक्रमा करने की प्राचीन हिन्दू परिपाटी अभी भी सनका के नकी मुस्लिम बाबिकों द्वारा बराबर निभाई जा रही है, यदापि वह परिवादी अन्य किसी भी मस्जिद में चालू नहीं है।

मक्तर में नेकर स्वेद तक सभी देशों के नाम संस्कृत शब्दावली के हैं। 'कार-पुस्त बयवा बौरान प्रदेश' का अर्थद्योतक 'इरानम्' शब्द ही 'ईरान' का इन है। उसर वैदाम नामक नायर व दार्शनिक का जन्मस्थान किशापुर सस्त्रत शब्द है। तुकस्तान (जिसका संक्षिप्त रूप तुकी है) नुस्य-बान कर्षात् योदों का प्रदेश है। अरेबियां अरबस्यान का संक्षिप्त रूप है जो स्वव बर्बस्थान अर्थात् 'बोड़ों का प्रदेश' का अपभ्र प्र रूप है। अर्वस्थान का करड-स्थान दन जाना कोई दही विचित्र वात नहीं है। संस्कृत का 'व' कक्षर काल माया में 'इ' बोला जाता है, उदाहरण के लिए 'वचन' (शपथ, अल ) को हम आवः 'बचन' ही कहते रहते हैं।

अक्ष्मानिस्थान भी संस्कृत कब्द हैं। अफ्रगान लोग इसका स्पष्टीकरण दस मृत्याद को कहकर देते हैं। को भारत और मध्य एशिया के बीच सम्पर्क

मध्य लोहवा व्यति मनेक देशों के जन-मृत्य प्रदेशों के खण्डहरों में दवे

हुए श्रीगणेण, णिवजी तथा अन्य हिन्दू-देवताओं के मन्दिर अभी भी देखे जा सकते हैं। 'अल्ला' भवद का संस्कृत में अर्थ है 'माता' या 'देवी'।

नारद-स्मृति तथा अन्य अनेक प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों की पाण्ड्लिपियां लघु एणिया के रेत में से खोदकर निकाली गई है। यह सब इस तथ्य का संकेतक है कि इस्लाम के जन्म से भी हजारों वर्ष पूर्व संस्कृत काषा और भारतीय संस्कृति का मध्य-पूर्व पर प्रमुख था। हिन्दू लोगों ने सम्पूर्ण मध्य-एशिया में विणाल मन्दिर, देवालय, मठ, राजप्रासाद और भवन बनाए ये । अत: यह कहना ठीक नहीं है कि मुस्लिम लोगों ने ही भारत में मेहराबों, गुम्बदों और चूर्ण-प्रस्तर व कंकरीट का प्रयोग प्रारम्भ किया । बात ठीक इससे जलटी थी।

चुंकि भारतीय मध्यकालीन इतिहास प्रारम्भ से ही गलत लीक पर चल पड़ा था, इसीलिए स्थापत्यकलाज्ञ, इतिहासवेत्ता और भवन-निर्माण के शिल्पज्ञ सदैव यही धारणा बनाए रहे हैं कि मध्यकालीन स्मारक मुस्लिम-मूल के ही हैं। वह विचार व धारणा पिछले ६००-८०० वर्षों में इतनी पुष्ट हो गयी है कि अब उसको त्याग देने में अनेक पुरातत्वज्ञों को बहुत कठिनाई मालुम पड़ती है। इसका कारण यही है कि उन लोगों ने मूल धारणा वह विचार प्रणाली ही ग़लत रखी। अब उनको वह पुराना पाठ भुलाना चाहिये, और मेहराव, गुम्बद व चूर्ण-प्रस्तर-कंकरीट को भारतीय भवन-निर्माण के वंशानुगत एवं देशीय लक्षणों में ग्रहण करना प्रारम्भ करना चाहिये।

## बोजापुर की ध्वनि-प्रदा दीर्घा

अब मैं जिस अस्तिम स्मारक का विवेचन करना चाहता हूँ वह है बीजापुर की गोल गुम्बद (ध्वनि-प्रदा दीर्घा)। बीजापुर संस्कृत नाम है और अति प्राचीन तथा सम्पन्न नगर का द्योतक है। उसपर आदिलणाहीं द्वारा अधिकार तथा शासन किया गया था। आज जिसको गोल पुम्बद कहा जाता है वह प्राचीन शिव मन्दिर है जो शिवभक्त लिंगायतों का है। लिगायत लोग वहाँ के मूल हिन्दू-सम्प्रदाय के है। इस देवालय के निकट बिंसरी हुई और गड़ी हुई असंख्य हिन्दू-मूर्तियाँ पड़ी हैं। खुदाई के पश्चात्

XAT.COM

इत्स इनमें में कुछ को पाछ ही के एक भवन में छोटे से संग्रहालय में रखा

ल्पास्तालक में ध्वति-सम्बन्धी निर्माण, जो सूक्ष्मतम ध्वनि को भी ११ हमा है। बार गुँजाता है, साट-बहा को उत्पाल करने के उद्देश्य से था-जो ध्वन्यात्मक नत्सीनता थी-जोर वहाशिवरावि तथा शिव की अन्य पूजाओं में होता हा। शिव व्यक्ते ताञ्दर नृत्व अर्थात् श्रह्माण्ड-नृत्य के लिए विख्यात है, विसंदे त्वर म्रांगे, इनस्कों, नृपुरों, चल्हियों और अत्य वाद्य-यन्त्रों की महाध्यत्यालक मिनी होती है। इस स्वर की प्रतिनिनादित करने के लिए ही हिन्दु-इजीनियरी ने गील पुम्बद का नमूना बनाया था। मूलरूप में असकान के किए ऐसी किसी ध्विन की बात सोची ही नहीं जा सकती। स्योजि आत्मा को तो निविधन जान्ति प्रदान करनी होती है। शोक के समय है, इस्त्राम में कर्ना न मुनो गई, ऐसी धर्मान्धता की वस्तुओं को सोचने का इ साहत कोई कर ही कैसे सकता था। दूसरी और ऐसे अनेक सूल हैं जिनके अनुमार विकास विद्या जा सकता है कि यह शिव मन्दिर था वयों कि चहुँ ओर का लेंद्र महान् सर्वमाण और ध्वस्तता का निश्चन्ति दृश्य उपस्थित करता है। गोन-गुम्बद को आलंकारिक प्रस्तर-सज्जा प्रत्यक्षत: उखाड़ डाली बगे है विकट कि बक्तना, गये बाद गाह की रुद्दे अमन में सोती रहें। नामकृत में की बी को को को बोमी, भवन-निर्माण-कला विशेषज्ञ ने लेखक को वृच्यि दिया है वि तेखक की धारणा की सुनकर श्री जोशी ने गोल-गुम्बज नी बिहेद स्वतं पाता की और उनको यह विश्वास हो गया कि गोल-गुम्बज नव क में बाबीन हिन्दू कित्य शास्त्र की नियमावली के अनुसार बनाया मया मुगेनाज पृदेशाल का हिन्दू मन्दिर है, मृतः सकेवरा कदापि नहीं।

विशान तात बावडी और बोदापुर नगर के चहुँ और की सुदृढ़ प्राचीर, मह कृत्वह कार है पहले को है। आदिलजाहीं ने इस स्थान को केवल अवस बर्डेंट क्या और अस्तन किया। उन्होंने अनेक भवनों को नष्ट किया जीव बन्धावा तक की नहीं — वहीं कारण है जिसकी वजह से उनके नास मदरसा

भारतीय इतिहास की भयंकर भुःत

मध्यकालीन स्मारकों के खुले प्रामण, वार्तालाप-कक्ष भाग मात्रियों की भदरसे' बता दिए जाते हैं। विचार करने की बात है कि मध्यकालीक इस्लामी शासन के अन्तर्गत, जब अशिक्षित शासकों का राज्य या और सम्पूर्ण जैक्षिक-घोग्यता का अर्थ केवल कुरान का पूर्ण पाठ करने की क्षमता सर था और वह भी केवल मुस्लिम जनसंख्या के अल्पांक को ही पढ़ाने तक सीमित था, तो ऐसा कीन-सा शासक हो सकता था जो घोर व्यसनी और मदागी होते हुए भी शिक्षणालय के रूप में अनिविज्ञाल भवनों का निर्माण करता ! यह असम्भव है। अतः, मध्यकालीन स्मारकों में भव्य भागों को मदरसे के हप में चटकदार तथा लुभावनी भाषा में सामान्य पावियों और असंग्रमशील विद्वानों के समक्ष प्रस्तुत करना ही इस बात का पर्याप्त प्रमाण है कि मध्य-कालीन भारतीय स्मारक, जिनमें इस्लामी धर्म-प्रेरणा से मेल न बाते हुए भनेक अयुक्तियुक्त. लक्षण है, तथ्य रूप में मुस्लिम-पूर्व काल के राजपूती म्मारक ही हैं।

मदरसा शब्द का रहस्य-भारत में जहाँ देखों वहाँ ऐतिहासिक इमारतों के विशाल दालान बतलाते हुए स्थलदर्शक (guides) प्रेसकों को कहते रहते हैं, "यह मीहम्मद तुगलक का मदरसा, वह अलाउद्दीन खिलजी का मदरसा, वह अन्य एक मीहम्मद गवान का मदरसा, इत्यादि इत्यादि।" भारत में इतने हेर के हेर मदरसे खोलने की आवश्यकता इन आकामकी को क्यों पड़ी ? इस्लामी आक्रमणों से पूर्व भारत में क्या सारे अनगढ़, निरक्षर, जंगली लोग ही बसते थे ? और इतने सारे इस्लामी आकामक जो लगातार छह सी वर्ष भारत पर आक्रमण करते रहे क्या वे रक्तरंजित खड्ग उठाए आते थे या स्याही लगी कलम ? और क्या ये स्वयं बड़े उच्च णिक्षाविभूषित विद्याप्रसार के लिए तड़पने वाले व्यक्ति थे कि कूर, वर्बर, धर्मान्ध और अत्याचारी थे ? और नया उन्होंने स्वयं उनके देश में विद्या-प्रसार का इतना पर्याप्त कार्य किया या कि उन्हें भारत में मदरसे पर मदरसे स्थापित करने के सिवाय कोई चारा ही नहीं था ? आजतक के इतिहासकारों ने ऐसा सर्वांगीण विचार कभी नहीं किया। धोंस और त्रकवाहीं पर विश्वास कर उन्होंने मनगड्नत बातों को ही इतिहास समझा।

बहर्ष इस बदरमा मन्द्र का रहस्य समझना नितान्त आवश्यक है। इन्यासी आक्रमणों हे पूर्व भारत में विख्यान संस्कृत प्रणाली के अनुसार गर्वेव 'बाला' सब्द का प्रयोग होता था । जैसे पाठशाला, चन्द्रशाला, भोज-गाना, वेदवाला, व्यक्ताला, रंगणाला, वेधशाला, गजशाला, वैद्यशाला इत्यादि-दश्यादि । इन नारे भवनों पर कब्ता करने के पश्चात् मुसलमान जर उनमें रहने जमें तो दिविध दालानों के नाम पूछने पर उन्हें 'शाला-काना' कवर ही सर्वत्र सुनाई दिया। उसका इस्लामी अनुवाद उन्होंने व्यवस्था कर दाला। अतएव जिस अवन में मीहम्मद तुगलंक ने अपना मानान रका वह भवन तुनलक का भदरसा कहलाया और जिस पर मोहम्मद गवान ने बच्चा किया उने लोग मौहम्मद गवान का मदरसा कहने लगे। इस क्रदरमा नाम ने हो एक सहत्त्वपूर्ण निष्कर्य यह निकलता है कि कूर इन्यामी आकामको द्वारा कवता किए हुए सारे ऐतिहासिक भवन हिन्दुओं के मदन दे। दक्षिण भारत में तमिल प्रान्त की राजधानी मदास —इस नाम ने हम बह नवते हैं कि प्राचीन काल में वहां अवश्य ही कोई वेद विद्यालय ाष नमय तक चलता रहा हो, अतएद उस नगर का नाम इस्लामी आक्रमण के काल में मदरसा एकं मद्रास पड़ गया।

### कुछ महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त

अवर किए गये विदेवन से प्रस्थापित होने वाले कुछ महत्त्वपूर्ण निष्कर्ष इस इस्तर है—(१) विच्य में जितनों भी विशाल ऐतिहासिक इमारतें इन्तामी करें, मस्बिद, किसे, बाई आदि समझी जाती है वे सारी कंटजा की हुई हिन्दु इमारते हैं। बयोंकि इस्लाम की प्रथा ही इमारते हुड़प करने की म्ही है, न कि बनाने की। (२) कीई भी ऐतिहासिक इमारत बनाने का ब्योग वा इस इमारतं का नाम भी तत्कालीन इस्लामी इसिहासों में नहीं ै जिस कात के उस दमारत का इस्लामी निर्माण बताया जाता है। (३) इमान्त को कर शहता या तमलना बढी भारी भूल है। कब केवल मुद्दी के टीनो को बहुत जाना बाहिय । यदि जाकिर हुसैन दिल्ली के राष्ट्रपति भवन दे दक्ताम आने ना वधा राष्ट्रभाग मवन को ही केन कहना ठीक होता ? (४) जिस मृगलपान का नाम जिस ऐतिहासिक इमारत से जुटाया गया है

उसे उस इमारत का ध्वंसक मानना चाहिये, न कि निर्माता। (४) प्रयोक ऐंडिहासिक स्थान पर जो निर्माण-कार्य हुआ है वह हिन्दू निर्माण है; किन्तु जो तहस-नहस किया दिखाई देता है वह इस्लामी आक्रामको का करत्त है। (६) प्रत्येक मुसलमान व्यक्ति कैदी बनाकर छल-बल से धर्मपरिवर्तन कराए गए हिन्दू का वंशज है।

#### स्राघार ग्रन्थ-सूची

- (१) हिस्ट्री आफ़ इण्डिया एज रिटन बाइ इट्स ओन हिस्टोरियन्स. बाइ सर एच०, एम० इलियट एण्ड प्रो० डासन, बोल्युम्स १ से इ।
- (२) अबुल फजल्स अकबरनामा, वोल्यूम्स १ से ३, विक्लियोथीका इण्डीका सीरीज ।
- (३) ट्रांजेक्णन्स आफ़ दि आवर्योलॉजिकल सोसायटी आफ़ आगरा।
- (४) दि XIX सेन्बुअरी एण्ड आफ्टर—ए मंबली रिब्यू, एडिटेड .बाइ जेम्स नोल्स।
- (४) पीटर मुण्डेज ट्रेवल्स ।
- (६) कमेंटेरियस ।
- (७) द्रेवत्स इन इण्डिया बाइ टेवरनियर।
- (a) हिस्टी आफ़ दि शाहजहां आफ़ दिल्ली बाइ प्रोफेसर बी० पी० सक्सेना ।
- (६) तारीले-फिरोजशाही बाइ शम्से-शीराज-अफ़ीफ़।
- (१०) रैम्बरुस एण्ड रिकलैक्शन्स आफ़ एन इण्डियन आफ़िशल, बाइ ले० क० डब्ल्यू० एच० स्लीमन।
- (१२) इम्पीरियल आगरा आफ़ दि मुग़ल्स, बाई केशवचन्द्र मजूमदार।
- (१३) तारीखे-दाऊदी ।
- (१३) कीन्स हेण्डवुक फ़ीर विजिटसं टु आगरा एण्ड इट्स नेबरहुड ।
- (१४) महाराष्ट्रीय ज्ञानकोष, बोल्युम्स १ से २३।

# सर्वेकर भूल : क्योंक ? अपकृष्ट अकवर को उत्कृष्ट व्यक्ति मानते हैं

XAT.COM.

इचित भारतीय इतिहास की पुस्तकों में छठी पीढ़ी में उत्पन्न मुगल बारवाह कोरंग्जब की करता, घोजबाजी, धृतंता और धर्मान्धता का साझाद मृतं रूप प्रस्तुत किया गया है। किन्तु औरंगजेब का प्रपितामह अक्सर इससे भी बदतर था। बाटुकारों द्वारा लिले इतिहास-ग्रन्थों ने अध्यर के बुकून्यों की रूप परिवर्तित कर देने, तमाम प्रमाणों की तित र-वितर इर देने और उन विकरे पड़े प्रमाणों को भी अकवर के गाही शयना-कारीय कानीन के नीचे कुशनसापूर्वक छिपा देने का यत्न किया है। इस प्रकरण में पाठकों के समक्ष उसी साक्ष्य का तमूना प्रस्तुत करने की इच्छा है, बद्धा वह माध्य माला में इतना विधुत है कि एक पृथक् पुस्तक ही उसके निए उपयुक्त होगी। उत्कृष्ट व्यक्ति होना दूर, भारत के ही इतिहास में उपका न्यान भी छोडिए, अक्बर को तो विश्व इतिहास के निकृष्टतम व्याचारियों में से एक गिना जाना चाहिये। और, अकबर को तो अणोक बैसे पुन्यान्ता, बन्द हितेपी और मनस्तापपूर्ण व्यक्ति के समकक्ष रखना क्षिक बुद्धिहीनना की पराकाण्ठा है।

्रभहात मुखल-अक्बर<sup>भ</sup> जीर्षक वाली, अकबर के शासन का ाटम्बरपूर्व तथा पक्षमातपूर्व वर्णन करने जाली पुस्तक में भी पूर्व हैं र पर विनोर स्थिय वह उत्नेष किए दिना नहीं रह सका कि "कलिए विजय पर हुई दीनावच्या के नारण अशोक की जो मनस्ताप अनुभव हुआ था, उसपर अकार जुलकर हैना होगा, और उसने अपने पूर्ववर्ती के इस निर्णय की पूर्ण कर्नमा की हानते कि अतिस्थण के लिए की जाने काली भाषी लड़ाइयों से भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

स्मिथ इस विचार को बिल्कुल "भावकतापूर्ण निर्थकता" कहकर तिरस्कृत कर देता है कि अकबर द्वारा विभिन्न चढ़ाइयाँ छोटे-छोटे राज्यों को मिलाकर विशाल साम्राज्य स्थापित करने के महान् उद्देश्य से ब्रेरित होकर की गई थीं।

समकालीन व्यक्तियों; यथा अबुल फ़जल, निजामुद्दीन और बदावनी तथा जिन्सेंट स्मिथ झैसे पश्चिमी बिद्वानों द्वारा प्रस्तुत अकबर के शासन के वर्णनों का पर्यवेक्षण पाठक को इस बात के लिए प्रतीति कराने को पर्याप्त है कि अकबर के शासनाधीन होकर दासता अपने अधमतम क्यों ने चरमोत्कर्ष पर थी, और उसका शासनकाल इस प्रकार की नृशंसता, विधि-हीनता, दमन और निमंमतापूर्ण चढ़ाइयों से परिपूर्ण है जिनका दूसरा हव इतिहास में अन्यत दुलंभ है।

#### अकबर की वंशावली

अकबर के व्यक्तित्व का सही आकलन कर पाने के लिए यही उचित होगा कि उस परिवार की परम्पराओं तथा ब्यवहार के स्तर का परिवेक्षण कियां जाय जिससे कि अकबर का वंशानुक्रम है।

अपनी पुस्तक के ७वें पृष्ठ पर विन्सेट स्मिथ ने उल्लेख किया है कि "अकबर भारत में एक विदेशी था। उसकी रगों में भारतीय रक्त की एक बूँद भी नहीं थी।" यह प्रदर्शित करता है कि किस प्रकार भारतीय विद्यायियों की पीढ़ियों को तीते की-सी रट लगवाकर तथा अपनी उत्तर-पुस्तिकाओं में यह लिखवाकर सदैव धोखे में रखा गया है कि अकवर एक भारतीय था, तथा उनमें भी प्रमुखों में से एक प्रमुखतम व्यक्ति था। भान्ति के उस दूसरे अंग का जहां तक सम्बन्ध है कि वह एक महान् व्यक्ति तथा शासनकर्ता था, हम इस लेख में सिद्ध करना चाहते हैं कि वह तो अपन समस्त सम्बन्धियों तथा भारतीया द्वारा सर्वाधिक घृणित व्यक्तियों में से एक था, और इसीलिए भारतीय इतिहास-ग्रन्थों में उसकी गणना ऐसे ही घोर घृणित व्यक्तियों में की जानी चाहिये।

ऊपर कहे हुए शब्दी की जारी रखते हुए विन्सेंट स्मिथ कहता है कि अनवर अपने पितृपक्ष में तैमुरलंग सं सीधी सातवीं पीढ़ी में भा और मातृ- पक्ष के बरीव को है था। इस प्रकार अन्तवर, इतिहास में ज्ञान उन दो वृद्यमास विष्यवसारी वंशों से उत्पान या जिनके जीवनकाल में पृथ्वी नास विश्वास विश्वास दिलानाः वे भरोति थी। किन्दु भारतीय इतिहास-मन्य हमको यह विश्वास दिलानाः करणा वा प्रवास अमिती के संबद फांमिस और अबूबेन एडम की सन्त-परम्पना से सम्बन्ध रसता था।

विसीट स्थिय की पुस्तक के २६४ पृष्ठ पर कहा गया है कि, "तैमूर-स्त के राज्यरिकार के लिए मद्भपात उसी प्रकार जन्मपाप था जिस प्रकार बह अस्य मृत्यिम राज्यस्तानां को नैतिक-दुर्बलता थी । बाबर गहरे पियक्कड स्वदाव का व्यक्ति था "हमार्ग् स्वयं को अफीम से धृत रखकर जड्बुद्धि बन इका बा अववर ने अपने आप में दोनों अवगुणों का समावेश होने दिया ··· अकबर ने दो इंदि जड़के पुराती मखपानता के कारण मर गए थे, और उनका दक्ष प्राई पुरानी दृढ गारी एक सरचना के कारण बच गया था,\*\* म कि किसी पूज के कारण ("

स्मिय बहुता है कि बनवर के बाचा कामरान ने स्वभावतः अपने बहुकों को कुरतम बातनाएँ देकर अपना मुंह काला कर लिया था। "उसने इस्तं और महिलाओं नक को नजसतम अत्याचार का शिकार बनाया 😭 । विष्य-१४। ।

इंसारि शास्त है छम्पत पुस्तिम शासकों के साथ सामान्य वात रही। वां देन हैं। इसाय की अपने सम्यूर्ण जीवन में अपने ही भाइयों के साथ वनकात युडों में व्यस्त रहा। यहां तक श्रत्याचारी का सम्बन्ध रहा, वह बामकर का जीतत्पर्धी का। पकड़ लिए जाने पर कामरान को घोर पानमानं क्षेत्रहें। विमध्ने (२०वें पृष्ट्रपर) लिखा है —"अपने भाई के बर्दी है हमाद को बोई युक्त नहीं हुआ "कामरान को उसके आवास से विशेषक कहर माना गया. लिटाया वया, और जब उसके घुटनी पर एक कारमी बेंद्र मध्य, अब हो धार जाला तेज नोकदार नश्तर कामरान की बाजा दे दगह दिया गया। पोहा-मा नीवृका रस और नमक उसकी आंखी व रक्त महा और उसके नुस्त बाद पहरदारी के माथ चलने के लिए विष्या के बीट कर देश दिया गया।" अपने पिता और जाचा तर्क वर्षे हमें। परमाना, व स्थव अक्बर के सब सम्भव अवगुणी के प्रति असीमित रूप में व्यसनी स्वभाव के होते हुए भी यह बात करना, जैसा क आज के हमारे इतिहास-ग्रन्थ करते हैं, केवल मात्र परले दर्जे की प्रमण्यता है, कि अकबर विरले सद्वृत्ति वाले लोगों में से एक था।

### एक ऐतिहासिक सिद्धान्त

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

ऊपर दिए गए विवरण से यह सिद्ध होता है कि तैमुरलग तक अकदर के सारे पूर्वज और वहातुरशाह जफर तक के सारे वंगज अतीव क्र, राहानी प्रवृत्ति के अत्याचारी व्यक्ति थे। जब कभी ऐसा होता है तब उन सबके बीची-बीच जन्मा हुआ जलालुहीन मोहमद अकबर कभी शेष्ठ दर्ज का व्यक्ति हो हो नहीं सकता था। इतिहास के अभ्यासक इस सिद्धान्त पर पूरा ध्यान दें। इसमें अकबर का व्यक्तिगत चरित्र पढ़े बगैर भी उसके बारे में कुछ अधिम मूल्यांकन कैसे किया जा अकता हैं, यह मैं विदित करा रहा हूं। यदि अंक-गणित की परीक्षा में संतरे वेचने का उदाहरण दिया गया हो तो बतंमान परिस्थिति के अनुसार विद्यार्थी यह अन्दाजा लगाता है कि प्रति नंतर की कीमत ३०-४० पैसों के लगभग ही आएगी। इस बीस महत क्यां नहीं आएगी। दूसरी ओर हाथी बेचने-खरीदने का व्यवहार हो तो उसमें प्रत्येक हाथी की कीमत २५ से ५० सहब रुपये तक आ सकती है। किन्तु ४०-५० पैसे कभी होगी हो नहीं। यह व्यवहारी बात जैसे गणित को लागू है जैसे ही इतिहास को लागू होती है। अतएव इतिहास के अध्यासक ध्यान में रखें कि जिस व्यक्ति के =-१० पीढ़ियों तक के सारे पूर्वज या सारे बंजज कर और ज्यभिचारी हों वह कदापि सद्गुणी हो ही नहीं सकता। यह प्रारम्भिक अनुमान अकबर का जीवन-चरित्र प्रत्यक्ष पढ़ने पर पूर्णतया सही प्रतीत होता है। "

एक व्याख्यान में इस सिद्धान्त की व्याख्या करने पर एक श्रोता ने पूछा कि वया राक्षसी हिरण्यकण्यपुका पुत्र प्रह्लाद सद्गुणी देशभक्त नहीं या ? तब मैंने श्रोताओं को ध्यान दिलाया कि वह उदाहरण गेरे सिद्धान्त को इस लिए लागू नहीं है क्योंकि उसमें केवल एक ही पूर्वज का (वानी पिता का) विचार किया गया है। हिरण्यकण्यपु के पूर्वज तो ऋषि थे। अदि अक्बर बास्तव में अच्छा व्यक्ति होता तो उसका प्रभाव आगे, पीछे, उसके पूर्वजों

100

हे का कमजो में जबम्य दिललाई देता। किन्तु वैसा नहीं था। दस पीढ़ियों तर बाते-वीथे अकवर के दादे-पहदादे और पुत-पौत।दि सारे ही अत्यन्त हुगमारी एवं व्यक्तिभारी ये।

इतिहासकारों की भूल

अकबर वे मृत्यानन में भूक पह हुई है कि जलालुहीन मोहम्मद ने अस्मा (बाती नवेश्रीक) यह पदवी जो अपने आप लगा ली वी उसीके अनुवाद स्वत्य अन्द्रेयन इतिहासकार जलान्हीन मोहस्मद को The great बामी 'भेड़ करने लगे। अत्राय पाठक यह बात ध्यान में रखें The great कासी खेंख्डं वह जनामुद्दीन मोहम्मद द्वारा धारण की गयी पदवी का अनुवाद का, न कि समके व्यक्तिन को कोई निष्णक्ष मृत्याकन । अंक बर The great कटना एक बड़ा हास्यान्यद दिशनित है नवाँकि अकबर' का अर्थ ही The great है !

### दुरुप साकृति

(१९७ २४२ ६२) बिस्सेंट स्मित इत्ता दो गई अकबर की बारीरिक विर्वादताओं में स्पाद है कि अकबर का व्यक्तित्व कुरूप तथा भट्टा था, केंना होता नुबब-विज्ञान के विन्तुन अनुरुष है क्योंकि उसका सम्बन्ध एक अन्यन दुर्वणी पन्त्रिक ने मा । निमध कहता ह— '(जीवन के मध्यकाल में) अवसर श्रीमन दमे हे दील-दोन का था, ऊँचाई में लगभग ५ फूट ७ ईच, कोदी छाती, पतनी कमर और तस्य बाजु । उसके पैर भीतर की ओर झुके हुए दे। चलत समय बहु अपने बाएँ पैर की कुछ पसीटता-सा था, माना नगण हो। उत्तव सिर दाएँ कन्धे को और कुछ सुका हुआ था। नाक कुछ छोडी थी, बीच की हड़ी कुछ उसरी हुई थी, तथने ऐसे लगते थे मानी कीध के कुले हो। मटर के आधे दाने के आकार का एक मनसा उसके ऊपरी ओठ को नवने स काइका वा "उसका रन स्थामन था।" इस प्रकार की भट्टी आकृति होते हुए भी, तमकालीन व्यक्तियों द्वारा "निलंकर चाटुकार" संज्ञा दिया ग्या आत्व-शिद्ध्य, विष्याचारी, परान्तभोजी, अकवर के शासन का

बृत्तकार अबुल फ़जल, उसको "धरती पर मुन्दरतम व्यक्ति" कहते नहीं

/ भारतीय इतिहास की भयंकर भूल

तेज नशीली वस्तुओं तथा मदान्ध करने वाली जड़ी-बूटियों का अकबर घोर व्यसनी या, इस तथ्य के असंख्य उदाहरणों से इतिहास भरा पड़ा है। वह नणीली पेय तथा खाद्य-बस्तुओं के मिश्रण से निर्मित होने वाली भयंकर नशे वाली वस्तुओं का भी सेवन कर लेता था। अकवर का बेटा जहांगीर स्वयं कहता है: "मेरा पिता, चाहे शराब पिये हो, चाहे स्विर चित हो, मूझे सदैव 'शेखु बाबू' कहकर पुकारता था।" इसका अन्तर्निहित अर्थ स्पष्ट है कि अकबर प्रायः शराब के नशे में रहताथा। (देवें पृष्ठ पर) स्मिथ ने उल्लेख किया है कि यद्यपि अकबर के चाटुकार भोडों ने मदिरापाना-वस्था का कोई वर्णन नहीं किया है, तथापि यह निष्चित है कि उसने पारिवारिक परम्परा बनाए रखी, और वह प्राय: आवश्यकता से अधिक शराब पीता रहा।

अकबर के दरबार का ईसाई पादरी अक्बावीवा कहता है, कि "अकबर इतनी अधिक शराब पीने लगा था कि वह प्रायः (आगन्तुकों से बातें करते-क स्ते ही) सो जाया करता था। इसका कारण यही था कि वह कई बार तो ताड़ी पीता था जो अत्यन्त मादक ताड़ की शराब होती थी, और कई बार पोस्त की शराब पीता था जो उसी प्रकार अफ़ीम में अनेक वस्तुएँ मिलाकर बनाई जाती थी।" मदिरापान के दुर्गुण के उसके बुरे उदाहरण का पूर्ण निष्ठापूर्वक पालन उसके तीनों बेटों ने युवावस्था प्राप्त होने पर किया। (२४४वें पृष्ठ पर) उल्लेख है कि जब अकबर सीमा से अधिक पी लेता था, तब पागलों जैसी बिभिन्न हरकतें किया करता था। उसको एक अति नशीली ताड़ से निकली गराब विशेष रूप में प्रिय थी। उसके बदले में वह अत्मन्त चटपटी अफ़ीम का अविमध्यण लिया करता था। अनेक पीढ़ियों से चली आयी अत्यन्त नणीले पेय पदार्थी तथा अफ़ीम को विभिन्न रूपों में सेवन करने की पारिवारिक परम्परा को उसने खुब निभाया, अनेक बार तो अति-पान करके निभाया। ऐसे दृष्टान्तों के मनचाहे उदाहरण दिए जा सकते हैं। किन्तु 'अकबर की अत्यन्त दुर्गुणी प्रकृति थी' 'ऐसा विश्वास पाठक के हृदय में जमाने के लिए, ये उदाहरण पर्याप्त होने बाहिये। इस बात पर XAT.COM

इस देने की आवश्यकता नहीं कि दुर्गुणी आतमा जो निरन्तर वर्धमान

पाणोन्युकी हो, वहीं मादकता में सरक्षण चाहती है। सभी शहरानकारों ने सर्वसम्मत स्वर में पुष्टि की है कि अकवर निपट

निरदार था। उसने बेट बहांगीर ने उस्लेख किया है कि अकबर न तो लिख मकत का और न पड हो सकता का, किन्तु वह प्रदर्शित ऐसा करता था और मन्दन्त किश्रित व्यक्ति हो। अकबर का स्वयं ऐसा भाव प्रदर्शित केरना उत्तमा सहस्वपूर्ण नहीं है जितना अन्य लोगों का उसके सम्मुख यह अभि-व्यक्ति करना कि दो कुछ जकबर के मुख से निकलता था, वह अत्यन्त वृद्धिमना-सम्यन्त होता था । कूर ओर सिद्धान्त-सून्य सर्वशमितमान राजा के सम्बद्ध उपस्थित होने पर वे और कर भी बमा सकते थे !

धक्यर सा जीवन उस मरहत उभिन का अच्छा उदाहरण है जिसमें

महा गया है—

॰जीवन धनसम्पत्तिः प्रभुत्वमविवेकता, एकेकमण्यनयांव किम् यह चतुष्टय ॥"

### चक्दर को कामासदित

ः १वे वष्ट पर स्मिच कहता है । "अबुल फजल यह दुहराते हुए कभी वहीं बचना कि जपन प्रायम्भ के बयों में अकबर 'पद के पीछे 'रहा। अबुल कारत का आध्य वहीं है कि जरूबर अपना अधिकतम समय अपने हरस में हो दिनाम करना या।" देनदे पृथ्ठ पर स्मिय हमें सूचित करता है कि परीन रेनार-अमे-प्रचारक अक्बार्काचा ने अकबर की, स्त्रियों से उसके कामुक-सम्बन्धी के लिए, बुरी तरह फटकार लगाने का अत्यन्त साहस क्षिण वा "अस्टरन लज्जारजित हो स्वयं को भाग कर दिखा"।" ब्रुवा के हरण का वर्णन करने हुए अयुन्त फंजन कहना है : "शहुन्याह ने कार प्रस्तम करने के लिए एक विज्ञाल चहारदीवारी बनायी है जिसमें अन्यन प्रवाद नवत है। यद्याप (हरम में) ५००० में अधिक महिलाएँ हैं, किर की बहरकाह ने उनमें ने प्रत्येक की पृथक पृथक निवास-गृह दे रखा है। "दबर निवास-मूह बाला अंग तो झुट है क्योंकि अकबर के समग्र का ऐसा कोई भवत नहीं मिलता जिसमें ५००० महिलाएँ जिल्ल-फिल निवाय-तहों में रह सकतीं।

भारतीय इतिहास की भयकर भूजें

विलोचमन द्वारा सम्पादित 'आईते अकवरी' के प्रथम भाग के २०६वें वच्छ पर अधुल फ़जल पाठकों को चताता है, कि "जहजाह ने महल के पत्र ही भराव की एक दुकान स्थापित की है ''दुकान पर इतनी अधिक बेड्डाएँ राज्य भर से आकर एकत्रित हो गई कि उनकी गणना करना भी कठिन कार्य हो गया "दरवारी लोग नचिमयों को अपने घर ने जाया करते थे। यदि कोई प्रसिद्ध दरबारी-गण किसी असम्भुक्ता को ने जाना चाहते हैं, तो उनको सर्वप्रथम अहन्याह से अनुमति प्राप्त करनी होती है। इसी प्रकार लडके भी लौडेबाजी के शिकार होते थे, और शराबीयन तथा अज्ञान में णीझ ही खन-खरावा हो जाता था। शहनगाह ने स्वय कुछ प्रमुख बेज्याओं को बुलाया और उनसे पुछा कि उनका कीमार्य किसने भंग किया या ?"

एक सहज किन्तु आवश्यक प्रश्न यह होगा कि ये सवाकथित बेज्याएँ कीन थीं। टिड्री-दल की भांति वेएयाओं की यह पूरी फ़ौज की फ़ौज कहा से अकथर के राज्य में आ पहुँची ? उत्तर यह है कि सतत बर्धमान ये वेब्लाएँ उन सम्भ्रान्त हिन्दू महिलाओं के अतिरिक्त और कोई नहीं थीं जिनके घरों को प्रतिदिन लूटा-खसोटा जाताथा, और को अपने पुरुष वर्गी का बानो वध पा धर्म-परिवर्तन हो जाने के पश्चात् स्वयं ही अपने लिए प्रबन्ध नर्ने को कामुक मुखल-दरवारियों की दया पर असहाय छोड़ दी जाती थीं।

पांच हजार से अधिक स्तियों का निर्वाधित हरम तथा राज्य की उन सभी असम्भवता वेश्याओं के होते हुए भी, जिनका कौमार्ग अवृत फजन के अनुसार अक्रवर की पूर्ण इच्छा पर सुरक्षित सम्भव था जिसकी कोई भी दरबारी बिना विशोध अनुमति के भंग नहीं कर सकता था, उमरावी तथा दरबारियों की पत्नियों का सम्मान भी अकबर की कामुक वृत्ति का जिहार था। सर जदुनाथ सरकार द्वारा सम्पादित अकतरनामा के भाग-३ में अदूत फ़लल कहता है - "जब भी कभी बेग्रमें, अथवा उमराबों की पतियां। बहाचारिणिया उपहुत होने की इच्छा करती हैं, तब उनकी अपनी इच्छा की मूचना सबसे पहिले बासनालय के सेवकों की देनी हीती है और रिट उत्तर की प्रतीक्षा करनी होती है। वहां से उनकी पार्थना महल के अी- कारिकों के पास भेज ही जाती है, जिसके पश्चात् उनमें से उपयुक्तों को हरम में प्रकिष्ट होने की जनुमति दे थी जाती है। उच्च वर्ग की कुछ महिनाएँ वहां एक मान तक रहने की अनुमति प्राप्त कर लेती हैं।"

बह स्मरण रखते हुए कि अबुल फजल "निलंज्ज चाटुकार" की संज्ञा

हे बसंकित है, उपयुक्त उँद्वरण इस बात का स्पष्ट प्रमाण है कि उमरावों जोर दरबारियों की पन्नियों तक को भी, जिनकी और यह आकृष्ट हो जाता दा, अनवर अपने हरम में कम-मे-कम एक मास तक रहने के लिए बाध्य करहा या।

वह निष्मण रणधम्भोर को सन्धि की शतों का आकलन करने पर और की पुष्ट हो जाता है। विन्तेंट हिमथ द्वारा दी गयी सूची में पहली गर्त थी: भगवपूनों हारा (महिला का) डोला शाही हरम में भिजवाकर उनका जिस्स्कार करने के रिवाद से बूंदी के (किले के स्तत्वाधिकारी) सरदारों को इट देना।" यह प्रदर्शित करता है कि पराभूत शत्रुओं के घरों से मन-प्यन्त बहिलाओं को अपने हरम में भरती कर लेने का अपकारी रिवाज अकबर ने चानुकर रखाया। इस प्रकार अकबर द्वारा विजित प्रदेशों की महिलाएँ, बाहे वे माधारण परिवासी से हों, बाहे उमरावों अथवा राज-बनानों ने, जकदर को रति-विषयक दया पर निर्भर रहती थीं।

अकडर की न्वियों-विषयक घोर हुवंलता का उल्लेख करता हुआ स्मित्र पृष्ठ-४० पर कहता है "जनवरी सन् ११६४ के प्रारम्भ में अकबर चिनी को ओर गया। बब बहु एक सडक से गुजर रहा था, तब सड़क के कियार बनी इमीरन के एक छड़ते में एक पुरुष ने एक तीर मारा जिससे अस्टर का एक कन्धा बायल हो गया" प्रतीत होता है, अकबर ने हत्यारे हे कास्टायों का पना लगाने के प्रयत्नों को निकन्माहित किया था। अकबर उम समय दिस्सी-परिवारों की महिलाओं में विवाह करने की योजना में नवा हुआ दा. तया उसने एक शेख को अपनी पतनी अकदर की समर्पित करने व किए बाध्य किया हो। अने बर की हत्या का प्रयतन ""समभवती। बरका हाम परिवासों के भक्तान के हरण के विरुद्ध रोप का प्रतिफल था। विच्यों और प्यति के सामनों में अकबर ने स्वयं को पर्याप्त छूट दे ,रखी

इस कुत्सित वर्णन से यह स्पष्ट मालूम देता है कि चूंकि अकबर ही आंख बैरमखा की पत्नी पर लग गई थी और उसने बैरमखा की हत्या के बाद उसकी पत्नी से शादी भी कर ली थी, अपने पूर्वकानीन संरक्षक की मणस और दु:खान्त समाध्ति भी अकबर ने ही करवायी होगी।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

३७वें पृष्ठ पर स्मिथ ने वर्णन किया है कि किस प्रकार अकबर के सेना-पति आधमका ने माण्डवगढ़ के शासक बाजबहादुर को पराजित करने के पङ्चात् 'अपने लिए महिलाओं तथा लूट-खसोट की अन्य वस्तुओं को सुरक्षित रखते हुए' अकबर के पास 'केवल हाचियों के औरकुछ नहीं भेजा।' अकवर ने आगरा से २७ अप्रैल, सन् १५६१ को प्रस्थान किया, और बाज-बहादूर के हरम की महिलाओं को अपने हरम में प्रविष्ट करने के लिए विशाल बलगाली सैनाओं से बाजबहादुर को धर दबाया। इस प्रकार अकवर का हरम मैकड़ों महिलाओं से निरन्तर वर्धमान होता रहता था। उन महिलाओं की दणा का केवल अनुमान ही लगाया जा सकता है। कल्पना की जा सकती है कि उनका जीवन भी अन्यों की तरह उत्तम नहीं रहा होना । वे तो केवल पण-समूहो की भाति रही होगी, और इसलिए अबूल फ़जल का बलपूर्वक उच्च स्वर से यह घोषित करना, कि उन महिलाओं के लिए पृथक्-पृथक आवास दिए गये, मुस्लिम-चाटुकारिता का भामान्य अञ अतीत होता है।

विन्सेंट स्मिथ प्टर-१६३ पर एक अन्य घटना का उल्लेख करता है जो फिर अकबर की सम्भोगेच्छा की ओर संकेत करती है। राजा भगवानदास का सम्बन्धी जयमल एक अल्पकालिक याता पर नेजा गया था। उन भया-वह दिनों में जीवित रहने की कामना न रखने के कारण उसकी विधवा पत्नी ने अपने पति के शब के साथ अग्नि की भेंट चढ़ जाने की तैयारी की। अकबर ने उस विध्वा के साथ जाने वालों का पीछा करने एवं उनकी पकड़ने के पश्चात बन्दी बनाने के कार्य में कोई देर न की। भोड़े-से भी अन्वेषण द्वारा यह दर्णाया जाना समभव हो सकता है कि जयमल को जान-बूझकर मार डाला गया हो, और उसकी विधवा पन्ती को अकबर के हरम में दूस दिया गमा हो।

१८५वें पूट्ट पर समन्न का कहना है कि, "सिमन का यह कसन वि

अबदर एक विष्ठ पति रहा, तथा उसने रखेलों को अब्ध दरबारियों में बितरित कर दिया का, अन्य खोलों से पुष्ट नहीं होता।" अकवर की ब्रानुकता ने यह एक तथा अध्याय जुड़ जाता है नयोंकि यह प्रदर्शित .करता है कि किन प्रकार अन्नवर और उसके दरबारियों के मध्य महिलाएँ केवल चन-सन्मनि के समान ही उन लोगों की कामवासना तृष्ति के लिए इधर-इकर विक्यित की जाते कालों व्यक्तिचार की सामग्री-माख समझी जाती थी। उन इपनीवाओं की स्थिति मास-बाजार में स्थित उन मेमनों की-सी रही की जिनको व्यापनाणिक-समझौते के निर्णय तक विजेता और ग्राहक के सम्ब बार-बार इहर-स-इधर नक बसीटा जाता है।

इसके रूप हो सीना वादार नाम की कुल्यात प्रथा थी जिसके अनुसार नक-बढ़ के दिन तद घरों को महिलाओं को अकबर की कवि के अनुसार चयन किरो वाने के लिए इसके सामने से समूह में निकाला जाता था। जरूर के बामत के बर्जनों में में कामुकता के सभी सम्भव रूपों की ऐसी द खडाको बधन कवाएँ विकती संस्था में चाहें उपलब्ध की जा सकती हैं।

#### प्रकटर की करता

बन्ता में अक्टर की गणना इतिहास के बोरतम क्रूर-सम्भोगियों में की जानी बर्गहर्वे ।

न्यः । पर किन्सेंट स्मिम कहता है, कि "स्वालियर में सन् १४६४ में कामणन ने पूछ (अर्थात् अकवर ने अपने भाई) को निजी रूप में मार इन्ने के अबदर के कार्य ने अन्यत्न घूणित उदाहरण प्रस्तुत किया जिसकी नवन इसके अनुवनी नाहदत्। श्रीत जीरंगजेव ने खुब की ल<sup>ा</sup> इस प्रकार, मालब्दः और संस्थानेक द्वारा किए गर्व अत्याचार उनकी अपनी नवीन कन्यनाएँ व हाबार इसके अजन्ती (१) पूर्वज अक्सार हारा भली-भौति रायन प्रस्का ने उनका विरासन में निकाण गये थे। यह साधारण-सा कर में मारतीए इसिहास के तथाकश्चित किहानों द्वारा उपेक्षित कर दिया ताना ए, नकी को वे अबदार की महाचना के अमजान की हियर बनाए हुए

पानंगार के गृह के पानसम् ६ नवस्वर, १५५६ के दिन जब अनावर

के मम्मुस घायल तथा अर्ध-वितनावस्या में हेमू को लाया गया तब "अकवर ने अपनी टेढी तलबार से उमकी गर्दन पर प्रहार किया" -स्मिथ का कपन है। अकबर उस समय केवल १४ वर्ष का था। उस छोटो आयु में ही उसने कासरों की भांति अपने पराभूत तथा असहाय जल्ओं की हत्या करने का यस अजित किया था। इस प्रकार का उसका लालन-पालन था।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

पानीपतं की लड़ाई के बाद अकबर की बिजयी सेनाएँ "नीबी दिल्ली की ओर कूच कर गयीं, जहां उनके लिए दार खोल दिए गए। अकबर राज्य में जा घुसा। आगरा भी उसी के अधीन आ गया। उस काल की पंशाचिक-प्रवा के अनुसार कत्ल, किये गए व्यक्तियों के सिरो का एक स्तम्भ बनाया गमा। हेमू के परिवार के साथ ही बियुल कोच भी ने निया गया था। हेमू का बुद्ध पिता मौत के घाट उतार दिया गया।" (स्मिथ की पुस्तक का पान देवी।

खान जमन के बिद्रोह को दबाने के अवसर पर उसके विश्वासपाव मोहम्मद मिरक को वधस्थल पर पांच दिन तक निरन्तर बातनाएँ दी गई। प्रत्येक दिन एक लकड़ी के कटघरे में उसकी मुक्के बांधकर उसकी हाथी के सामने लाया जाता था। हाथी उसे सुंड से पकड़ता था, झकझोरता था, और एक ओर से दूसरी ओर उछालता था " अबुल फ़जल ने इस लोमहर्षक बबंरता का उल्लेख, भरसंना का एक भी जब्द कहे विना किया है, (ए॰ठ-

पुण्ठ-६४ पर स्मिय का कहना है कि चिताँड़ के अधिग्रहण के पश्चात् अपनी सेनाओं के सतत प्रतिरोध किये जाने से कुपित होकर अकबर ने दुर्ग-स्थक सेना तथा जनता के साथ क्रतम निर्ममता का व्यवहार किया शहंशाह ने क़त्लेआम का सार्वजनिक आदेश दे दिया, जिसके परिणामस्वरूग ३०,००० लोग मारे गये। बहुत से लोग बन्दीं बनाये गये।

अक्रवर के ऊपर सबसे बड़ा लाखन, कदाचित्, महान् इतिहासकार कर्नल टाड के इन शब्दों में प्रम्नुत है, कि "चित्तों इ में शहंगाह की गनि-िधियां सर्वाधिक निर्मम निपट अध्याचारों से भंगी पड़ी है।"

सन् ११७२ के नवस्वर मास में जब अकवर अहमदाबाद के शासक

मुजपकरकाह को हराकर बन्दी बना चुका था, तब उसने आज्ञा दी थी कि

विसेधियों को हाथियों के पैरी तले रीटकर मार डाला जाय। वन् १५७२ में सुरत का घेरा बालने वाली अकबर की सेनाओं के सेना-

मार्क हमतवान को उसकी जवान काटकर घोर वर्ब रतापूणी दण्ड दिया

मुद्री ।

"अकबर के निकट सम्बन्ती मसूद हुसैन मिर्जा की आँखों को सुई से सी दिया गया था उबकि वह उसके विषद्ध बगावत करने के बाद पकड़ा गरा। था। उनके अन्य ३०० सहायकों के चेहरीं पर गुधीं, भेड़ों और कुत्तीं की बात बड़ाकर अकबर के सम्मुल घसीटकर लाया गया था। उनमें से कुछ को अस्यन्त प्राणित कृर-कमी सहित मार डाला गया। अकवर को अपने वातारी पूर्व वो ने पंत्क-रूप में पहीत ऐसी वर्व रताओं की अनुमति देते हुए देखकर बत्यन्त प्रणावन जो ऊव जाता है-।" स्मिथ ने कहा है।

पुष्ठ = ६ के अनुसार, जब अहमदाबाद के गुद्ध में २ सितम्बर, सन् १५७३ को किजी पराज्ति कर दिया गया था, तब विद्रोहियों के २००० से अधिक किरों ने एक न्तुप बनीया गता था।

इगात का गासक दाऊद को जब पराजित कर दिया गया, तब उस नमय के बढेरतापूर्ण रिवाडों का अनुसरण करते हुए (अकबर के सेनानायक मुनीर वर्ष ने) बन्दी नोगों को मीत के घाट उतार दिया। उन लोगों के कटे इए सिरों की सक्या आकाग को छुने वाल आठ ऊँचे-ऊँचे मीनारों को बनाने र निरु पर्याप्त थी (देखिये, जनवरनामा—३, पुष्ठ १८०) । प्यास से आनुष होने पर बब दाऊद खां ने पीते के लिए पानी माँगा, तब उन लोगों ने पुरुको जनिका में पानी भरकर उसके सामने पेश कर दिया।"

व उदाहरण पाठक को इस बात का विश्वास दिलाने के लिए पर्याप्त होंने चाहिए कि अवजर का नामन ऐसी निर्मम क्राताओं की कभी समाप्त व होने काली कवा है।

## यक्षर की प्रवंचना

विषय दारा चाँकर अवदर के नामन में अकदर की धीरीबाजी के अमुद्रक उदाहरण मिलन है। ५ अमें पृष्ट पर यह निखता है : पदिन्ती के उत्तर में हिन्दुओं के प्रसिद्ध तीथंस्थान थानेश्वर में घटी असाधारण घटना, जबकि पाही लेमा वहाँ लगा हुआ था, अकबर के बरित्र पर अत्यन्त अगुलद वकाण डालती है।"

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

"पवित कुण्ड पर एकत संन्यासी कुछ एवं पुरी बाले दो भागों में बँट हुए थे। पुरी वालों ने बादणाह से धिकायत की कि चूंकि कुछ बालों ने, अवैद रूप में, पूरी वालों का बैठने का स्थान हथिया लिया था, इसलिए वे तो जनता से दान-ग्रहण करने से बंचित रह गये थे।" उन लोगों से (बादमाह द्वारा) कहा गया कि आपस में गुद्ध करके निर्णय कर लो। दोनों ओर के लोगों को णस्त्रास्त्रों से लैस कराकर लडाया गया। इस लड़ाई में दोनों पक्षी ने तलवारों, तीर-कमानों का खुलकर प्रयोग किया। "यह देखते हुए किपरी वालों का पलड़ा भारी था, अकबर ने अपने और भी खुंबार जंगली सेवकीं को आदेश दिया कि वे निर्वल पक्ष की ओर मिल जायें।" यह तो रोटी के टकडे पर झगडने वाली दो बिल्लियों तथा उनका हिस्सा बराबर-बराबर बाँटने को आये बन्दर वाली ईसप की कथा से भी बदतर है। हिन्दू-सन्यासी-वर्गों के मध्य हुए इस झगड़े में अकबर वही कार्य करता रहा कि अन्त में दोनों ही बगों के लोग अकबर के बर्बर सैनिकों द्वारा पूर्णतः समाप्त कर दिये गये। स्मिथ ने उल्लेख किया है कि: "अकबर के वृत्तलेखक ने चिकनी-चुपड़ी बातें बनाकर लिखा है कि इस खेल से अकबर को अत्यन्त हार्दिक प्रसन्नता हुई थी।"

हल्दीघाटी के युद्ध में, जब समरांगण में राणा प्रताप की विशाल सेना के विरुद्ध अकबर की सेना भी सन्तद्ध खड़ी थी, तब यह बास्तव में राजपूत के विरुद्ध राजपूत का ही युद्ध था, क्योंकि अकबर ने अपने आतंकित करने वाले अत्याचारों से अनेक राजपूत-प्रमुखों को अपने सम्मुख समपंण करने के लिए बाध्य कर दिया था, तथा अब उन्हीं के द्वारा उनमें सर्वाधिक स्वाभि-मानी महाराणा प्रताप का मस्तक नीचा करना चाहता था। एक अवसर पर जबकि दोनों पक्ष घमासान युद्ध में लगे हुए थे, और यह पहचानना कठिन था कि कौन-सा राजपूत अकबर की सेना का है, और कौन-सा राजा प्रताप का, अकबर की ओर से लड़ रहे बदायूंनी ने अकबर के सेनानायक से पूछा कि यह कहां गोली चलाए, जिससे केवल शतु ही मर पाये। शेनानायक

XRT.COM

व उत्तर दिया कि इसमें कोई अन्तर नहीं पड़ता। वह राजपूत कोज पर हाई की गोली चनावेगा, तथा जो भी कोई मरेगा, इस्लाम का ही लाभ ागा । बदार्थुनी का कहना है कि यह आध्यासन मिल जाने घर, यह विश्वास इन म जम जाने वर कि कोई नामधानी आवश्यक नहीं है, मैंने प्रसन्न होबर इत्साध्न्य गोनियों की बौछार करनी शुरू कर दी।

क्लेल टाट का कहता है कि चित्तोड़ का अधिग्रहण कर लेने के पण्चात् "पाने विदेशाओं द्वारा जितने भी स्मारक बच पामें थे, अकबर ने उनमें से क्षादक की अवस्य किया। बहुन समय तक अकबर की गणना महाबुद्दीन, अनावहीन और अन्य मृति भेजको के साथ की जाती रही, तथा प्रत्येक न्याय-कार्य के साथ तथा इन्हों के समान, उसने (राजपूतों के पैतक उपास्थ-देश। 'शकास्म' की देवपृति को वोड़कर मस्जिद में कुरान पढ़ने के लिए जारान (विष्णार) बनवाया।" यह तथ्य उस भरसक प्रयत्नपूर्वक प्रचारित हारका को मुठा सिंड करती है जिसमें कहा जाता है कि अकबर हिन्दुओं के बाँव करवल सहिष्णु या एवं अनके देवी-देवताओं का सम्मात करता

लक्क १६०३ ईं वा उनके आसपास, एक दिन अकवर, जो दोप-हर के लग्न विश्वास के लिए अपने कमरे में जाने का अध्यासी था, अनुपेक्षित स्य में जन्दों उठ बैठा, और तुरन्त लिसी भी सेवक को न देख पोसा। जब कर नक्त और पलन के पाम आया तो उसने जाही पलंग के निकट ही। एक कमाने महानची को नीद से लुइका हुआ पाया । इस दृष्य से कृपित होकर वस्तर ने आदेश दिया कि उस महालची की मौतार से नीचे जमीन पर पटक दिया जाये । उसकी देश के ट्यारे-ट्कारे हा गये ।

बुद्ध १४६ व १४६ वर स्थिय पर्ववेक्षण करता है-"पूर्वगालियों के इति बरवर की नीति अन्यन्त कृटिन एवं धूनंतापूर्ण थी। मिलतापूर्वक बामान्त्रक विते जाने पर जब धर्म-प्रचारक उसके दरकार में पहुँचने ही। बामे के तब उसा भण वालिए हमने पूरीपियनों के किली की हस्तगत करने क जिला आक्ष्मी एक वृत्री फीड का मगठन कर दिया था। अकावर की दोगली नीति वे प्रयान अक्षण दलकार ईमाई-धर्म प्रचारक अत्यन्तः चिनितत हुए ह ..... एवं आर में बदवर विद्यमा भी। इस्छा का होंग करता था, और इसरी और वास्तव में शत्वासूणे कार्रवाइमों के आदेश देना था।"

भाइनीय इतिहास की भयकर भूल

मन् १६०० के असरत मास में जब अकबर की क्षांजी न असीरताइ क्लिंद को सेर नो लिया था किन्तु उसको विजिल करने की कोई आज़ा त रही थी, तब, बिन्सेंट स्मिश्र का २०वे पृष्ठ पर कहना है, "अकबर ने अपने इक उपायो —अभिसन्धि तथा धूर्तता —का सहारा लेने का विश्वय किया। इसलिए उसने (असीरगढ़ के) राजा मिरान बहादुर की परम्पर बातचीत के लिए आमंत्रित किया तथा स्वयं अपनी ही क्रसम खाकर विण्याम दिलाया कि आगन्तुक की शान्तिपूर्वक अपने घर वापिस जाने दिया जायेगा। तद-नुसार मिरान बहादुर समर्पण का भाव प्रदर्शित करते हुए दुपड़ा आंदकर बाहर आया ""अकबर बुत की भांति निश्चल बैठा रहा ""मिरान बहाद्र तीन बार सम्मान प्रदक्षित कर ज्यों ही अकबर की ओर बड़ रहा था कि एक मूगल अधिकारी ने उसको गर्दन से पकड़ लिया और नीचे पटक-कर भूमि पर साप्टांग प्रणाम करने के लिए विवश कर दिया "" यह एसी पड़ित थी जिसपर अकवर बहुत बल देताथा। उसको बन्दी बना लिया गया और कहा गया कि वह फिले के सेनापति को समर्पण करने के लिए लिखित आदेण दे। सेनापति ने समपेण करना स्वीकार नहीं किया. और राजा की मुक्ति के लिए उसने अपने बेटे को शेज दिया । उस युवक से पुछा गया कि बया इसका पिता समर्पण के लिए इद्यत था। इस प्रश्न का मृह नोड़ उत्तर देने पर उसके पेट में छुरा भोंक दिया गया। दुर्ग के मेना-नायक को सूचित कर दिया गया कि उसका पुत्र उस समय मार डाला गया था जबकि वह स्वयं तो संधि एवं समपंण के लिए तत्तर हो गमा का कित् दुर्गरक्षकों को भाषण कर रहा था कि आखिरी व्यक्ति के रक्त की अस्तिम वंद तक युद्ध लड़ा जायगा।" यह उदाहरण सिद्ध करेगा कि अकबर की नीचता में सभी वातें त्याय्य थीं और छल-कपट घृण्य सीमाओं से भी बढ़ संकता भाव

# ऐन्द्रिय-लोलुपता ग्रकंबर की विजयों का प्रयोजन

अकबर की विजयी का प्रमुख उद्देश्य धन-सम्पनि, स्त्री, क्षेत्र तथा सता की लोलपना थी। रणअस्मोर की मन्धि में हम देख चुके है कि पराहित ११४ वीग सटा ही अपनी महिलामें सकतर की सींप देने के लिए बाध्य किये जाते रहे हैं। बाड बहादुर के विरुद्ध अकदर की बढ़ायी में हम पहले ही पर्यवेक्षण रहे हैं। बाड बहादुर के विरुद्ध अकदर की इन्द्रिय-लोलुपता ने ही उसकी कर बढ़े है कि विद्धाों के प्रति अकदर की इन्द्रिय-लोलुपता ने ही उसकी कागरा में दूर चलकर जादम खों के विरुद्ध संगस्त सेनायों भेजकर, आदम खां जागरा में दूर चलकर जादम खों के विरुद्ध संगस्त सेनायों भेजकर, आदम खां जागरा में दूर चलकर जादम खों की महिलाओं को अनु चित रूप से हड़प इत्तर बाद बहादुर की महिला-वर्ग की महिलाओं को अनु चित रूप से हड़प बाद बहादुर की महिला-वर्ग की महिलाओं के अनु चित रूप से हड़प

बन के कारण उपयुक्त कारण करते हुए कहा है — "इतनी सच्चरित्रा में क्षिण में (पृष्ठ १०-११ पर) बिलाप करते हुए कहा है — "इतनी सच्चरित्रा में क्षिण में (पृष्ठ १०-११ पर) बिलाप करते हुए कहा है — "इतनी सच्चरित्रा में क्षिण में (पृष्ठ १०-११ पर) बिलाप करते हुए कहा है — "इतनी सच्चरित्रा के अतिरिक्त और कुछ राज्युमारों के ज्वर अकबर का आक्रमण अतिक्रमण के अतिरिक्त न बा। यह पूर्णकर्षण अत्याग्यणं और विजय तथा लूट-खसोट के अतिरिक्त न बा। यह पूर्णकर्षण के होन बा। पर्याप्त कित से सम्पन्न सामान्य राजोचित महत्त्वाकां के परिणामस्वक्ष्य हो अकबर की विजय हुई। रानी दुर्गावती महत्त्वाकां को परिणामस्वक्ष्य हो अकबर की विजय हुई। रानी दुर्गावती को अन्यक्ष सरकार के ज्यर नैतिक न्याय के अभाव का आक्रमण उन कि अन्यक्ष सरकार के ज्यर नैतिक न्याय के अभाव का आक्रमण उन कि अन्यक्ष को मानकर हुआ था जिनके फलस्वस्य कश्मीर, अहमदनगर तथा बन्य राज्यों की विजय की गयी। किसी भी युद्ध को प्रारम्भ करने में अकबर को क्यों भी कोई संकोच, चच्चा का अनुभव नहीं हुआ, और एक बार करवा वा उन्चने गतिविधियों अन्य योग्य, महत्त्वकांक्षी तथा निष्ठ्र राज्यों की सामि ही।"

नेवाद के बहाराणा प्रताप के विरुद्ध भीषण निरंकुण आक्रमण का वर्णन करने हुए स्मित्र ने पृष्ठ १०७ पर उल्लेख किया है: "राणा पर आक्रमण बर्ग्स के किए कियी दिलेप घटना की कारण मानना कीई आवश्यक बात नहीं है। मन् १४७६ की लहाई राणा का नाग करने के लिए एवं अक्रबर के बाजाब के बाहर स्वाधीनता को कुचल देने के लिए की गई थी। अवदर ने राजा मी मृत्यु तथा उसके क्षेत्र की हुइप लेने की कामना की

नामा बनाग और असबर के मध्य परस्पर संघर्ष की सही समझ ही। विभी भी विवासकार वेशक की परम महान ने रूप में माने जाने वाले असबर के किया रूप के लिए पर्योग्य होनी बाहिये। चुंकि दोनों ही प्रस्पर विरोधी कार्य में अने हुए थे तथा एक-दूसरे के प्राण लेने के लिए संघर्षरत थे, इतिहास का कोई भी विद्यार्थी उनमें से एक की अन्वाय. अत्याचार तथा दमन का प्रतिनिधि मानने का उत्तरदायित्व दूर नहीं कर सकता। चूंकि राणा प्रताप तो अनुत्तेजित आक्रमण के विरुद्ध खड़ाई से संलग्न इस भूमि की मन्तान था, अतः यह निष्कर्ष स्वतः निकलना है कि एक सामन्त-राज्य के पत्रचात् दूसरे सामन्त-राज्य पर आक्रमण कर निरंकुज-नरसंहार तथा अन्य अपराधों के लिए अकवर पर दोप लगाना ही चाहिये। फिर भी, पर्याप्त विचित्रता यह है कि अकवर को देवदूत के हप में पत्नुत करने वाली अनेक स्तुतियों से भारतीय इतिहास यूरी तरह से लदा पड़ा है।

#### ग्रकबर का धर्माडम्बर

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

भारतीय इतिहास में प्रविष्ट अनेक गहित तथा कियत बातों में ने एक यह है कि अकबर का देवदूत-स्तरीय गुण इस बात में सिद्ध होता है कि उसने 'दीन-इलाही' नामक एक लॉकिक धमें की स्थापना की थी। यह सस्य का पूर्ण अपध्ये थे है। अकबर की गरम-मिजाजी और बहुप्पन की भादना इस सीमा तक पहुँच चुकी थी कि वह धमें के नाम पर जनता द्वारा मुल्लाओं और मौलवियों की अवज्ञा सहन नहीं कर सकता था। अकबर इस बात पर स्वयं बल देता था कि वह स्वयं ही देवांश था' 'सवॉच्च लॉकिक तथा आध्यात्मिक-सत्ता था, तथा अन्य किसी भी व्यक्ति के प्रति सम्मान-प्रदर्शन किसी भी कारणवश नहीं किया जाना चाहिये। ऐसा हठ करना तो समस्य धमों का अस्वीकरण था, तथा स्त्री-पुरुषों के भाग्यों पर लम्पट और निरंकुण-सत्ता स्वयं में केन्द्रित करने का यत्न-मान था।

उस देशा में उसने लोगों को बाध्य किया कि वह एक-दूसरे से मिनकर 'अल्ला-हो-अकबर' कहकर सम्बोधन करें जिसका एक अर्थ यह है कि 'देश्वर शक्तिमान है', किन्तु अधिक सूक्ष्मतम विचार करने पर ऐसा अर्थ जात होता है कि "अकबर स्वयं ही अल्लाह है।"

पृष्ठ-१२७ पर स्मित्र ने ज्याख्या की है: "अनेकार्थकणब्द 'अल्ला-हो-अक्बर' के प्रयोग ने अत्यन्त कटु आलोचनाओं को अवसर दिया। अवृत फजल भी स्वीकार करता है कि इस नये नारे ने उम्र भावनाओं को जन्म (द्या । अनेक अवनरों पर नह (अकबर) स्वयं की ऐसा व्यक्ति प्रस्तुत

करमा या जियने अन्त और अनन्त के मध्य की खाई गाट दी हो।"

क्षत्रे धर्म प्रचार की असफलता पर दु:स्वित हृदय हो पादरी:मनसरैट के (बृद्ध (४= घर) क्योन किया है "यह सन्देह किया जा सकता है कि हिनार निवासों की. जनान्हीत (अकबर) द्वारा किसी उदार भावना से

हेरिक होतन नहीं, अधितु उल्लुकता वण अधवा आत्माओं के सर्वनाण के ानण विसी नहीं परतु का द्वारम्भ करने के लिए युलाया गया था।"

श्मिष ने पृष्ठ १२५ पर वर्णन किया है कि पादरियों द्वारा मेंट में दी को बार्डक किस प्रकार पश्चकतार ने बहुत दिनों बार वाषिसं लौटा दी।

िस्त्य ने पृथ्ठ १९३ पर पर्यवेक्षण किया है.—"सत्य यह है कि अकबर 111 होगी छन का जिल्लाक, अणकेपुर तथा आध्यात्मिक दोनों ही प्रकार के ==बंदर प्रपनी प्रभूमता प्रस्थापित करने में ही है। शहंगाह अकवर के जीन जीनत प्रवेशित करने की चार श्रेणियां सम्पत्ति, जीवन, सम्मान तथा टर्ने का बनिदान करने में समझी जाती थीं। (पुष्ठ १५४)।"

ल्लाकान्य नहदंशीलता के मुन्दर वाचयों के होते हुए भी, जोकि अबुल-प्रस्म को प्रकाशो तथा अकवर के कथनों में अत्यन्त विपृत माला में स्तरका होते हैं. (अकरण हारा) अत्यन्त असहमशीलता के अनेक कर-कर्म किंच बारे हे (वृष्ट १६६) ।"

अनवर के राजनीतिक धर्माहस्वर के संस्वन्ध में समय ने (पृष्ठ १६० वर । वहा ६ - "कम्पुणं योजना उपहासास्पद मिध्याभिमान तथा निरंक्ष स्व-क्राचारिता वे राक्षमी विकास का परिणाम थी।"

## प्रकार ने हिन्दुयों का सदेव तिरस्कार किया

अस्बर ने दरबार में उपस्थित ईमाई पादरी वैवियर ने अकबर हारा हतपानों की खंबन (पर्नी की धाने के पत्रचात् अवशिष्ठ मेला जल) जन-नानाच को विसान के विभिन्द उदाहरण का उल्लेख किया है। सिमय ने (वाक र=१ वा) वहा है कि जैवियर ने लिखा है कि, "अकवर अपन ातका दैनस्कर की माहि प्रस्तृत योगित करता था। इसके लिए जनता की मान लेना होता था कि उसके चरणों की धीवन (जल) में लेने म रोही, अकबर के देबदूत-सद्ध चमत्कार से, ठीक हो जाते हैं।" उसी पूछ पर लिखी हुई पद-टीप में तत्कालीम वृत्त-लेखक बदायूंनी के उस्तेखानुसाः कहा गया है कि इस विशेष अकार का अपमानजनक व्यवहार केवल मात्र हिन्दुओं के लिए ही सुरक्षित था। बदायूनी कहता है-"यदि हिन्दुओं के जितिरियत और लोग आते तथा किसी भी मूल्य पर अकबर की भवित की इच्छा प्रकट करते, तो अकबर उनको झिड्क देता था।"

पूर्णरूपेण दुरावस्था तथा अत्यन्त दीना-हीना होने पर सर्वस्व अपहता महिलाएँ यातना-सस्त हो अन्तिम उपाय के रूप में ही अकबर के बरणों में अपने बच्चों को लिटा देती थीं तथा दया की भीग मांगती थीं। जैमाकि ऊपर पहिले ही लिखा जा चुका है, अनेक रूपों में दमन की प्रक्रिया निन्द-प्रति की बात होने के कारण, अकबर के दरबार के द्वार पर महिलाओं और बच्चों को अपार भीड़ हुआ करती थी। किन्तु अकवरी-दरबार के धुने सरदारों ने उन पादरियों की इसकी व्याख्या में ऐसे समझाया मानो अकदर को महान फ़कीर मानकर वे उसका आणीवाँद लेने के लिए एकव हो। 'आशीर्वाद' के लिए तो वे निश्चय ही प्रार्थना करते थे, किन्तु उस भावना से नहीं, जिस भावना के साथ इसका छत्तपूर्वक सम्बन्ध जोड़ दिया गया है। उन लोगों के ऊपर बीत रहे उत्पीडन तथा नारकीय-यातना से मुक्ति के लिए वे महिलाएँ एव वच्चे कुछ छुटकारा चाहते थे।

अकबर द्वारा अनेक राजपूत महिलाओं से विवाह को बहुधा तोड़-मरोड्कर उसकी तथाकथित सहयोग और सहनशीलता की भावना के भव्य उदाहरण के ल्प में प्रस्तुत किया जाता है। यह जले पर नमक छिड़कती तथा कामुकता (लम्पटना) को प्रोत्साहन देना ही है। यह भली-भौति उपर दिखाया जा चुका है कि अकबर अपने सम्पूर्ण राज्य को बड़ा भारी इस्म समझता था। तथा सभी पराभूत नरेशों की महिलाओं को, उन नरेशों पर जोर-जबदंस्ती कर, उन्हें बाध्य कर, अपने अधीन कर लेता था। अपने धिकार व्यक्तियों का पूर्ण तिरस्कार करने के लिए यह उसके अनेक उपायी में से एक था। हिन्दू-महिलाओं को बलपूर्वक अपने हरम में ठूंस लेना तभी जाकमणकारियों की घुण्य अधमाधव परम्परा रही है। अनेक कारणों में अब्बर की इस और विलेख इझान था। अत: इस बात की एक विशेष गुण कहकर इस्तृत करना उस घटता, मिध्याबाद और वाग्छल की पराकारठा

है जिसके भारतीय इतिहास बुरी तरह यस्त है। क्या अववर ने अपने घर की एक भी (मुगल) महिला कभी किसी

हिन्दू को विवाह में दी ?

#### जिया-कर

XAT.COM

जरबर में आपनी के वर्णन के नम्बन्ध में जिस सफ़ेद झूठ को बार-बार दूहराया जाना है, यह यह है कि उसने जान-लेवा जिल्लया-कर समाप्त करवा दिया था। यह कर भारत के विदेशी-मुस्लिम शासकों द्वारा यहाँ की सहस्यक हिन्द-प्रजापर इस आधार पर लगाया जाता था कि भारत मुस्तिग देश या, तथा चूँकि उदारता एवं सह्धिगृता की भावना से ही शासन ने बहाँ की बहु-सद्या की शासक के दामें में इतर धर्म को चालू रखें सकते की दूर हे रखी थी, इसलिए जनता की उस (गासक) की सहिष्णुता के निग् देसे भी हो यह कर देना ही चाहिये। इस प्रकार यह धार्मिक-भेद जियाने के लिए यून एवं इकेंनी के अतिरिक्त कुछ नहीं था, जिसे शासक-कर्व ने अपनी असहाय प्रजा पर बलात् ठुंस दिया था।

र्काइया ने मुक्ति दिलाने बाला तो दूर, अकबर तो स्वयं इसको पूर्ण इटरे की बादना में बमूल करता था। रणयम्भीर की सन्धि की एक शर्त में बंदी के नासक को उदिया-कर से विशेष छुट देने की व्यवस्था की गई थी। । इट । ३० पर बलित ) जैन मृति हीर विजयसूरि की यान्ना के सम्बन्ध में रम मुनने है कि इसने फिर अविधा-कर में मुक्ति के लिए कहा था । ये बातें सिद्ध करनी है वि व्यक्तिया-कर ने विजय कृट पान के लिए प्रार्थना करने की नीत बार-बार बाल्य होते ये । इसने भी बद्धार बात यह है कि अकबर ने बदा-बदा बात् रेडमी आमलुक को कदाचित यह विज्यांस दिलवाकर व्यपिस मा भिक्रवा दिया हो जि उसकी व्यक्तिया से विशेष छूट मिल जायेगी, तो भी अब एवं बहुबर के इन इसी की प्रयोधन अब से जानकर विश्वास करने लगे है कि देश कार्यां धुई वडमाने द्वारा दिया गया केवल घोषा आध्वासन

## विक्व का सबसे घृणित व्यक्ति

भारतीय इतिहास की भयंकर भूज

भारतीय इतिहास में प्रस्तुत किये जा रहे देवदूत के रूप की तो बात ही क्या, अकबर तो, कदाचित्, विश्व भर में सबसे घुणित व्यक्ति वा। उसके प्रति रोष इतना अधिक था कि स्वयं उसके अपने लड़के जहांगीर सहित असंख्य लोगों ने अकबर की इत्या का प्रयत्न किया था।

सिमय ने २२०वें प्रठ पर बर्णन किया है: "सन् १६०२ के पूरे बर्ण भर णाहजादा सलीम अपना दरबार इलाहाबाद में लगाता रहा, तथा अपने अधीन किए गये प्रान्तों का स्वयं शाही-बादशाह बना रहा । बादशाहत पर अपने दावे का बलपूर्वक प्रदर्शन उसने सोने और तांत्रे के सिकके चलाकर किया; और उसने अपनी घृष्टता का प्रकटीकरण भी उन दोनों सिक्कों के नमृते अकबर के पास भेजकर किया । अकबर के साथ सन्धि-समझौते की बात करने के लिए अपने दूत के रूप में उसने अपने सहायक दोस्त मोहम्मद को काबृत भेजा।" २३ ७वें पृष्ठ पर स्मिश हमें बताता है कि, "यदि जहाँगीर का बिद्रोह सफल हो जाता तो उसके पिता की मृत्यु बिद्रोह का निश्चित परिणाम थी।" अकबर की मृत्यु से सम्बन्धित पृष्ठ २३२ पर दी गई पदटीप में कहा गया है, कि "यह निश्चित है कि जहाँगीर ने अत्यन्त उप्रता-पूर्वक अपने पिता की मृत्यु की कामना की थी।"

पृष्ठ १६१ पर पदटीप में कहा है : "सन् १४६१ में ही जब अकबर पेट-दर्द एवं मरोड़ से पीड़ित था, तब उसने अपना सन्देह स्पष्ट किया था कि हो सकता है उसके बड़े लड़के ने जहर दे दिया हो। ताज की इन्तजारी करते रहने से ब्यग उसके लड़के ने तहत के लिए अकबर के विरुद्ध की जाने वाली लड़ाई में पुर्तगाली सहायता उपलब्ध करने की कामना की थी।"

समिथ पृष्ठ २७६ पर पाठकों को बताता है : "अकबर के सम्मृत प्रायः एक-न-एक विद्रोह उपस्थित रहता ही था। फ्रांजदारों द्वारा संक्षेप में विपत तथा प्रान्तों में अव्यवस्था फैलने के अलिखित अवसर अवश्य ही असंख्य रहे होंगे।"

अंकबर के अपने समर्थकों में, जिन्होंने एक-एक कर उसके विषद विद्रोह किया, वैरमखां, खान जमन, आसफ़खां, (उसका वित्त मन्द्री) शाह

संबूर तथा नथी सिजां लोग थे — वे सिजां लोग जिलका णाही-परिजार गे एकत-सम्बन्ध यो ।

# प्रकृषर द्वारा लोगों का वध

२५ वे प्ष्य पर स्मिष ने इतिहासकार व्हीलर के इस कथन का उत्तेष किया है कि इकबर ने सबेतन एक कर्मचारी रखा हुआ था, जिलका वर्तव्य अकटर है अति अग्रसन्त व्यक्ति को जहर खिला देना भर का । कुछ इतिहातकारों के अनुसार अकबर की मृत्यु कहर की उन गोलियों को भूत से स्वयं का निने से हुई थी, जो उसने मानसिंह के लिए रखी हुई

करहेबे पुष्ठ पर स्मिष ने उन लोगों की सूची दी है जिनको अकवर ने इस कर हैं की मी बहरा दिय द्वारा मीत के बाट उतार दिया था-

- (१) सन् १६६४ में खालियर में कामरान के वेटे का वध ।
- (२) वक्क ने डापिस आए हुए सरुदुसे-मुल्क ऑर जेख अब्दुर-नवी को ब्रुबन्त मन्द्रिकावरका में मृत्यु । इङ्यालनामा में स्पप्टोक्ति है कि गेल अब्दर नहीं की अवहर के आदेशों के पालन-हेतु अबुल फ़जल द्वारा मार
- (३) इसो वसान वय में मासून फरंगुडी की सन्देहास्पदं सृत्यु ।
- (४) मीर मुस्कृत-मुस्क तथा एक और व्यक्ति की नाव 'दलदल में र्तत जाने हे सन्तरकाद मृत्यु ।
- (१) एक के बाद एक उस सभी मुल्लाओं को अकबर ने मौत के पास नेक दिसा किनपर उसे लग मा (बदार्युनी-भाग-२, पुग्ठ २६५)।
- (६) रमजन्तीर दुवं में हाजी इवाहीम की रहस्यमय मृद्यु ।

ज्यर दी नई सुची में, में बैर्मजो और जयमल की मृत्यु भी सम्मिलित करना कार्त्वा क्योंकि ज्यसभ की पत्नी की और आकृष्ट हुए अकबर के इकार पर है। यह मृत्युकाण्ड पटा होगा, वयोकि दोनों की मृत्यु ने समय वी परिविधित्योग के ऐसा ही प्रतीत होता है।

अकबर द्वारा दिए गये ग्रस्याचार-पूर्ण दण्ड

भारतीय इतिहास की भवंकर भुल

असबर द्वारा दिए गयें दण्डों का स्मिथ ने २५०वें पृष्ठ पर आवन्त भंबावह' प्रकार का वर्णन किया है। मृत्युदण्ड के साधनों में सम्मिलन प्रकारी में थे-सूली पर चढ़ाना. हाथियों के पैरो तले रीवबाना, गर्दन उड़ाना, सूली पर लटकाना तथा अन्य प्रकार के मृत्युदण्ड। दण्ड के छोटे हतों में अंगच्छेदन तथा भयानक कोडो की मार का आदेण सामान्य गय के दे दिया जाता था। नागरिक अथवा अपराधी कार्रवादयों के कोई अधिलव नहीं लिखे जाते थे। स्यायाधीशों का कार्य सम्पन्न करने वाले व्यक्ति करान के नियमों का पालन करना पर्याप्त समझते थे। पुराने इग से निरपराधित। का निर्णय करने को अकबर ने प्रोत्साहित किया। दक्षिण केनसिगटन ने अकबरनामा के समकालीन उदाहरणों में से एक में वधम्थल की भयानकता का वास्तविक मूर्न रूप चित्रित किया गया है।

अकवर का समकालीन मनसरंट कहता है: "अकबर पर्याप्त कृपण नया धन को बचाएं रखने बाला था।" पृष्ठ २४३ पर स्मिथ कहता है: "बादशाह स्वयं को सारी प्रजा के उत्तराधिकारी के रूप में समझता का तथा मृतक को सम्पूर्ण सम्पत्ति को निष्ठुरतापूर्वक सहण कर लेता था। बादशाह की कृपा पर मृतक के परिवारको फिर से काम-धन्धा चालू करना पड़ताथा (पृष्ठ २५२)। अकबर व्यापार का कियाणील व्यक्तिथा, न कि भावक जनसेवक "तथा उसकी सम्पूर्ण नीतियाँ सत्ता और वैभव के अधिग्रहण के प्रयोजन से निदिष्ट होती थी। जागीर, अञ्चपालन आदि को सभी व्यवस्थाएँ केवल इसी प्रयोजन से की जाती थीं "अर्थात् ताज की णवित, यण और वंभव की अभिवृद्धि।"

यद्यपि अकवर की माता अकबर से केवल वर्ष भर पूर्व ही मरी थीं "" अर्थात् अकवर जब सब विजय कर चुका था तथा बहुत अधिक सूटखाँगी और दमन-चक्र से विपुल धनराशि संग्रहीत कर चुका था, तब भी वह उसकी मृत्यु-समय की इच्छा का अवमानन करने एवं उसकी समस्त सम्पत्ति हड़प कर जाने का लोभ संवरण त कर सका। इसका वर्णन करते हुए हिमध ने पृष्ठ २३० पर कहा है: "मृता अपने घर में एक बडा भारी कीय एवं वसीयतनामा छोड़ गयी थी, जिसमें आदेश था कि वह कीष उसके पृष्ण XAT.COM

वहवी में बोट दिया काय। उसकी सम्पत्ति को अधिग्रहण करने की अकवर को उनेच्छा रहनी नोव भी कि वह उसकी सम्पत्ति का लोभ संवरण न कर कवा, बीर अपनी मृता मी की बसीयत की शतों का ध्यान किये विना ही इसने कारी मध्यमि स्वयं अधिग्रहीत कर सी ।" मुगल बादसाह के — 'नवरतन'

मुस्तिम-पूर्व भारतीय जासकों के वर्णनों से ग्रहीत यश-गायाओं से कारन के अन्य देशीय गासकों को विभूषित करने के लिए भारत के अपन्य गा र्जान्यान में जारम्भ के हो। भरमक प्रयत्न किया गया है । ऐसी ही अपश्चाण कया का एक उन्तेखनीय उदाहरण अकबर के राज्य के वर्णनों में मिलता है। बहाराजा विक्रमादित्व के सम्बन्ध में जो कुछ कहा जाता है, उसीकी न न करते हुए जारत के मध्यकालीन इतिहास में जोड़ दिया गया एक कामक तस्य यह है कि अक्चर के पास भी ऐसे ही विशेष प्रतिभा-सम्पन्न क्यां का ममूह था, जिसको अकबर के दरबार के 'नवरतन' कहते थे। बरवर उनको मुलों के समृह से बधिक कुछ नहीं समझता था " "यह अकवर हान इस्तिब किए गये उस विशिष्ट नन्दर्भ ने स्पष्ट है जिसमें वह (पृष्ठ २३०) कहता ह : प्यह भगवान् की अनुकम्पा ही थी कि मुझे कोई योग्य क्लो व मिना या, अन्यया जोग यही समझते कि मेरे उपाय उन लोगों के सारा ही विस्तितिक से ।"

किना हो नहीं, इतने अधिक प्रचारित व्यक्ति भी किसी योग्यान थे। टाइरमत इनता ने अने बमून करने की उस प्रणाली के निर्माण में लगा हुआ का जिसमें उनमें अन-अमूलों के लिए उनकी कीई लगाये जाते थे अन्यथा इन्द्रे इस्ती क्ली देश बच्चे देवने पढ़ते थे। अबुल फबल 'निलंकज चापलूस' क' काला टोका साथे पर लगा चुका था और स्वयं शाहजादा सलीम द्वारी भरवा दानावया था। वकाल-बृत्यु प्राप्त फेवी मामूली-मा कवि था जिसकी एक देव दरकार ने दकेन दिया गया वा जहाँ परते दर्जे की परान्त भोजी चलन्यो प्रचरित्र थी। उनके सम्बन्ध में स्मिथ ने पुष्ठ ३०१-३०२ पर बहा है। क्लोबबन ने कहा है कि दिल्लों के अमीर खुसरों के पश्चात् व्यक्तवी नारत ॥ केद्रीने दृष्कर 'कोई अन्य कवि नहीं हुआ है' ' 'दलोचमन के निर्णय की न्याय्यता को स्वीकार करते हुए में केवल यही कह नकता है कि मुहम्मदी भारत के अन्य कवियों का स्तर अवश्य ही पहुत निम्न रहा होगा।" बीरयल युद्ध में हत हुआ। विचार किया जाता है कि उसे एक जागीर दी गई थी, जिसका युखोपभोग उसे कभी प्राप्त नहीं हुआ। उसके नाम पर सुप्रसिद्ध बुद्धि-चातुर्य, हास-व्यंग्य एवं हाजिर-जवाबी की कचाव बास्तव में किसी अज्ञात व्यक्ति का कला-कोणल है जो बोरवल के नाम एवं दरबार-संगति के नाम का लाभ उठाता था। तथाकथित वित्तमन्त्री माह मसूर का वध तो स्वयं अबुल-फ़जल ने अकबर के ही आदेण पर किया था। इस प्रकार प्रारम्भ से अन्त तक यह एक ऐसी दुःखान्त कथा है कि ये मृप्रचारित नवरत्न ऐसे असहाय व्यक्ति सिद्ध होते हैं जो एक घ्रष्ट एवं दमनकारी प्रणासन के नारकीय-यन्त्र में ग्रस्त थे।

भारतीय इतिहास की भवंकर भूतें

अपनी महिलाओं, पुत्रों तथा भाई-भतीजों की प्रमुख मंख्या अकदर की सवा में नियुक्त कर देने के पश्चात् भी बदले में निन्छ व्यवहार प्राप्त होने से अपनी वियन्तस्थिति से क्लान्त हो राजा भगवानदास ने एक बार स्वयं ही अपना छुरा अपने पेट में भोंक लिया था। शराब के नशे में मस्त अकबर द्वारा एक बार मानसिंह का गला दबाया गया था, और फिर जहर भी जिलाया जाना था, किन्तु भूल से अकवर ही स्वयं वे गोलियां सा वैठा। मार्नासह की बहन मानबाई, पूर्ण सम्भावना यह है कि, मार डाली गयों थी. क्योंकि जहाँगीर-नामा के एक संस्करण में कहा गया है कि उसने तीन दिन तक अनगन किया था और मर गयी, किन्तु दूसरे संस्करण में लिखा है कि उसने विष खा लिया और मर गयी। यह मली-भाँति जात है कि किसी को नारने के लिए तीन दिन का अनशन पर्याप्त नहीं है; इंसके साथ ही बहांगीर-नामा स्वयं भी झूठ का पिटारा कुख्यात है। स्वयं जहांगीर भी अत्यन्त कूर तत्रा कुमन्त्रणाकारी बादशाह माना जाता है जिसने अपने बाप को जहर दिया, नूरजहाँ के प्रथम पति शेर अफ़ग़न को मरवा डाला तथा जो जीवित ध्यक्ति की खाल खिचवाने के दृश्य को अत्यन्त प्रसन्नतापूर्वक देख सकता

अकबर के दरबार के एक बिलकार दसवन्त ने अपनी हत्या छुरा भोक-कर कर ली थी। हिन्दुओं द्वारा ऐसी समस्त आत्महत्याएँ, तत्कालीन मुस्लिम

अधिलेको में, पानलपन के योरों में की गयी विणित हैं। यह वर्णन दूसरे रूप में मन्द्रम सन्य है अधित मुगल दरवारों में स्थित इतनी असहा थी कि अवने जीवन, मन्मान, महिलाओं, घर की पविवता तथा धार्मिक-मान्यताओं के अपहरण दे विकास हिन्दू नीग भानामा, पागलपन तथा मृत्यु की प्राप्त होंने थे। प्रजा की जान उतार लेने बाती कर-व्यवस्था की रचना कर टोटरमल ने बद्यपि अपनी आत्मा को अकबर के हाथों वेच दिया था, तथापि उसके की उस पूजा-स्थल की (अकबर द्वारा) हटवा दिया गया; जिसमे वे नृतियां भी सम्मिनित थीं जिनकी बह पूजा करता था. और हिन्दू के नाते इस्टन्ट थड़ा रसता था। उन दिनों के रुद्धिगत हिन्दू को, जबकि स्वय उसके ही चरेलू लोग भी दिना स्नान किये तथा बिना पवित्र परिधान धारण विके उसकी सुनियों का स्पर्ण नहीं कर सकते, तब मूर्ति-पूजा के विरोधी मुस्सिमी द्वारा बिना आगा-पीछा मीचे उन मूर्तिमी का हटा दिया जाना मृत्यु-समान अयदिजीकरण हो या । फिर भी, ऐसे कार्य असवर द्वारा कर-नाने बात थे। इनके शिकार होने में टोडरमल आदि जैसे व्यक्ति भी अछ्ते न रहे हे जिन्होंने अकदर की नदा में अपना सम्पूर्ण जीवन, सम्पूर्ण सम्मान निर्दा एक दिया था, तथा उसको गँवा भी वैठे थे। इसीसे विक्षुट्ध हो जाने वर टोइरमन ने न्यागंगत दे दिया था, और वह बनारस चेली

## यकदर ने प्रयाग और वाराणसी को व्यस्त किया

श्रेष्ट वर विस्थ कहता है। "अकबर तब प्रयाग की और नया बोर बहा न बसारभः विसको इसने पूर्ण रूप में इबस्न कर दिया वर्षे कि साम इनके इलेजिन के कि उन्होंते अपने द्वार बस्द कर लिये थे।"

इसमें वह स्पट हो जाता है कि प्रयोग में नदी के पाट तथा पुराने भवत का नहा है। बाद प्रयोग। इनाहाबाद) में जो भी कुछ है, वह अधिवननाओं के विक्तोंक्यम अपने हैं। है। उनके अनिकिक्त, उनाहाबाद पूर्ण सम में उनाह इञ्चमान होता है। इस बाद पर बल देने की आवश्यकता नहीं है कि पुरानी कृष्ण नवर्ग हुन के कारण, भवा किले के साथ प्रवाहित होने बाली समुना बार पना के दोली तदा पर सुन्दरतम और ऊचि-ऊचि धाट थे। बनारस में हा चाटों की छटा को निष्मभ करने वाले प्रयाग-स्थित गत्य उच्च-बाटों को धूल-धूसरित कर देने का पूर्ण कलंक अकबर के माये पर ही लगेगा। बह भी हुआ हो कि प्रचलित विश्वास के बिपरीत बनारस-स्थित प्रसिद्ध काशी-विश्वनाथ-मन्दिर सबसे पहिले अकबर द्वारा ही जाट किया गया हो, जबकि उसने वहाँ की जनता से भीषण बदला लिया। तथ्य रूप में, बदल का भी कोई प्राप्त नहीं उठता। राज-परवार के प्रति अनन्य भक्ति के लिए भारतीय लोग परम्परागत रूप से विख्यात है। यदि अकबर की गता अनिष्ट-शून्य रही होती, तो इसने बनारस-निवासियों के हदयों में गहततम श्रद्धा के अतिरिक्त अन्य भावनाओं को अवसर ही नहीं दिया होता। किन्त इसी एक तथ्य से, कि अकबर के विरुद्ध उन निवासियों ने अपने-अपने द्वार बन्द कर लिये थे, यह सिद्ध होता है कि बनारस में अकवर का प्रवेश अवश्य ही जम्पटता तथा सर्वग्राहिता के प्रयोजन से हुआ होगा।

# दासता अपने निकृष्टतम रूप में थी

हम पहले देख चुके हैं कि अकवर अपने सम्मुख सभी लोगों के पूर्ण पराभव का आग्रही था। अपने पैरों को धोने के बाद उस जल को अन्य लोगों को पीने के लिए उसने जनता को बाध्य किया। गुप्त प्रार्थना के पश्चात् बचा हुआ जल भी उसने अन्य लोगों को पिलाया। तत्कालीन एक अग्रेज प्रवासी राल्फिक ने उल्लेख किया है, कि "अकबर के इरबार के अंग्रेज-जीहरी विलियम लीड्स को एक मकान और ४ गुलाम दिये गये।" पृष्ठ १४७ पर स्मिथ ने कहा है, "ईसाई पादरी अक्वाबीवा को जबतक वह दरबार की सेवा में रहा, केवल मात्र जीवनाधार खादा ही मिला। इसलिए विदा होते समय जो विशेष अनुग्रह उसने अकबर से चाहा, वह बा एक कसी गुलास-परिवार को अपने साथ ले जाना (जिनमें पिता, माता, दो वच्चे तथा कुछ विशेष व्यक्ति थे जो सदैव मुसलमानों में से ही थे, यदापि नाम भर में वे लोग ईसाई होते थे)।"

यह प्रदर्शित करता है कि अकबर ने विभिन्न राष्ट्रीयता वाले असंबंध लोग गुलाम बना रखे थे। पुष्ठ १५६ पर, स्मिय दावे के साथ कहता है कि, "तन् १४=१-=२ के वर्षों में स्पष्ट रूप में तयी पद्धति का विरोध करने वाले XAT.COM

मेखों और क्वतिसे की एक भारी संख्या को अधिकतर कांधार की ओर देश-निकाला दे दिया गया था, जहां के शम्भवत- गुलाम बनाकर रखे गये, और इसके बदले है चाँहे चरीदे गये थे।" स्मिय ने यह भी वर्णन किया है कि काही-दल के लाय-नाथ चलने वाले हरम की स्तिमां किस प्रकार स्वर्ण-क्षेत्र विजरों में बन्द रखों जाती थीं। यह भी सामान्य व्यवहार भा कि नुद्ध के परकात् बन्दी बनाये वर्षे सभी लोगों को गुलाम समझा जाता था। असदर हारा व्यवहृत तथा जिससे अत्यन्त रोष उत्पन्न हो गया था वह

रामता का ऐसा विचित्र प्रकार था जिसमें प्रत्येक घोडे के माथे पर एक पुल जनानापडता था। इन प्रकार जिस भी किसी के पास फूल लगा हुआ भोडा. होता का, वह स्वत अकबर की अधीनता में आ जाता था : राज्य भर मे जहाँ भी कही बोरे वाज जाते थे, वे चिह्नित कर दिये जाते थे। इस प्रकार बोहा रखने वाले बलोक व्यक्ति के सम्मूख एक और गहरा कुओं और दूसरी अंगर अधकर बाई यो। बदि वह व्यक्ति अकबर की प्राधीनता से मुक्त होना बाह्ता का, तो उसके सम्मुख एक हो मार्ग था कि वह घोड़े को छोड़ दे। ऐसा अपने पर उन जानदम्य दिनों में उसे अपने एकमात सहारे और माजन को को देना बहना वा । और वदि वह व्यक्ति घोड़ा रखता ही था, सी उसरे बारे के मस्तक पर लगा निज्ञान उसकी मदैव स्मरण दिलाना याना का कि बन्यन्त कृत्तापूर्व धृतंता ने साम वह व्यावहारिक अर्थदामत्व बा शिवार हा चुका था।

## नगंकर द्विस

इकदर के बिविद्दीन तथा इसनकारी जासन ने अभूतपूर्व अकाल प्रस्तृत विके "सर् १४४३-४६ वे दिल्लो विक्रम हो गई यो नया असरप मीते हों हो | व्याप्ट २०० । बदाइनी ने स्वयं अपनी ही आखी से देखा था कि आहरी बादमें को ही मानकर खा रहा था, और दुर्भिक्ष-नीड़िती की बाह्यभिन्नो इनकी बच्च हा चकी भी कि कठिनाई में ही कोई उनकी और इत महता वा 🗥 मारा देश हजाद धराधन जन जुना था, और प्रशी का बादने बाब नाम ही नहीं रह थे " "भारत के नमूद्धनम प्रान्तों में से वद तथा प्रतिश की बाजधा ने नदेव अध्नता रहने के लिए प्रशासित शुजरात में भी सन् १५७३-७४ के छ: मास तक दुभिक्ष रहा। सदा की भौति भ्य-मरी के पण्चात् महामारी फीली जिसके कारण धनी और निर्धन, मभी निवासी प्रदेश छोड़कर माग गये और इधर-उधर सबंब फैल गये। विशिद्ध अस्यष्टता के साथ अबुल फ़ज़ल उल्लेख करता है कि सन् १५०३ और १५८४ में वर्ष भर सूला पड़ जाने के कारण चूंकि दाम ऊँचे थे, इसलिए अनेक लोगों का उदर-पोषण कर पाना समाध्ति पर आ गया। (हिमध कहता है, कि) सन् १५६५-६= की अवधि में हुए महान् विपत्तिकाल का उसके द्वारा हुआ अपरिष्कृत वर्णन यदि हम ठीक से जांचे, तो हम निष्कृषं निकाल सकते हैं कि सन् १५८३-८४ का दुभिक्त-भयंकर या। अन्य बत्त-लेखको द्वारा इसका उल्लेख अथवा संकेत-मात्र भी किया गया प्रतीत नहीं होता।"

"सन् १४६५ से प्रारम्भ होकर सन् १५६६ तक, तीन-चार वर्ष चलने बाला दुभिक्त अपनी भयंकरता में उस दुभिक्ष के समान था जो सिहासनावह होने के वर्ष में पड़ा था, और अपनी दीर्घावधि के कारण उस दैव-दुर्विपाक से भी बदतर था। बाढ़ें और महामारियों अकबर के शासन को प्राय: ग्रस्त करते वे (पृष्ठ २८६)।"

स्मिथ ने अवलोकन किया है कि जब अकबर मरा, तब केवल आगरा दुगें में ही वह अपने पीछे दो करोड़ स्टलिंग की नकद-राणि छोड़ गया था। इसी प्रकार की जमा-राशि अन्य छ: नगरों में भी थी। फिर भी, ऐसा प्रतीत होता है कि दुभिक्ष से छुटकारा दिलाने वाले कोई भी पग अकबर ने नहीं उठाये। अबुल फजल द्वारा प्रस्तुत इनके विपरीत वर्णनों को केवल मात चापल्सी कहकर रह कर दिया जाता है।

# ग्रकबर की शादियाँ दूसरों की विपन्नावस्था का ग्रनुचित लाभ है

यह बिल्कुल झूठी और ग़लत बात है कि अकबर की, राजपूत राज-कुमारियों से जादियां साम्प्रदायिक एकता और सीहार बनाये रखने के महान् उद्भ्य का फल थी। इस वेईमानीपूर्ण दावे का खण्डन यह प्रक्रन कर मुख्त किया जा सकता है कि क्या अकबर ने भी अपनी किसी पुती या निकट नम्बन्धी एक भी कत्या का विवाह किसी हिन्दू से किया था

195

्रम्यो बात वह है कि यह मानना भी विल्युल वेहूदगी है कि अस्पन्त क्या सम्बद्ध और काम्यक विदेशी अपनितर्ग के हाथों में अपनी महिलाएँ मार्ग के स्थान पर उनकी अस्ति की भेंट बढ़ा देने वाले, जीवित ही जीहर को स्वताना के होस देने बाते बीर राजपूती को अपनी कन्याएँ अकबर ीर उसके सम्बन्धी जोगा की घँट देने में कियी भी प्रकार नम मने अनुभव

हाइव हम अबकुर राजमसाने का उदाहरण लें — जिस परिवार को

जारनी जनेक कलाएं बुगत बासको को सीप देशों पड़ी थीं। वह पूर्व विद्यस्य, कि किस प्रकार बाध्य होकर जयपुर-नरेशों की ारती करवारि भूगन बादगाही के हरमों में भेजनी पहली थी, डा रूआशीनोंदी-नाम भोबारत्व की अंकडर-महात्" नामक पुस्तक के भाग-१ (एक) के भारत ६३ म ६३ वर उपन्ता है।

करन्तीय इतिहास वेदस्या की मृत्र विवति सर्व जात तथ्यों से भी सही ुक्तियुक्त क्लिका विकासने में सक्तेच असका असीम्यता रही है। डॉ० थीं जास्त्रव हारा दिल्ल अकबर का जबपुर की करवा की अपने अधीन कर नेना एवं विशिष्ट उदाहरण है।

उस कर बया हो, वि विश प्रकार अकबर ने जयपुर के राजधराने की अवनी विव पुत्री की जुनकों के दवनीय हरम में बुदका पहिलाकर प्रविष्ट करा देन के जिए आतंकित रिका, इडी सावधानीपूर्व के लोड-मरोड्कर अरबर के अपनामार के भारी-विकरों ने सड़ीकर रखा गया है । इस ओझन बन दी बहे बचा के ताने दाने को हम गुक्त करेंगे।

शक्रीत अनवर ने सेनापतियां में ये एक था। इसने आमेर (प्राचीन ब्रवपुर। के तत्सासीन नरेश राजा भारमस के विरुद्ध अनेक बार आक्रमण विया। बहुत हुछ छील-जबर देव है असिरियद अर्जुहीन ने भारमल के तीन लहाके मो पकड निए। इसके नाम वे कगन्नाय, राजिमह और खंगर। इनका बन्धक करण में रखा गया, और संबंध नामक निजेश स्थान पर वर व जा गर दिवं आने ने इनकी इरावा-अमनावा गवा। डा० श्रीजास्तव व चिना है। वारशाशास्त्र जन्म भागमस के सम्मूल मर्बनाश उपस्थित था। इस्य द्वीरित् अक्ता अमहासाद्यावस्था से उसने अक्तार द्वारा मध्यरथना और उसके साथ समझौता चाहा।" यह स्पष्ट प्रदक्षित करता है कि भारमल के तीनों भतीजों की मुक्ति के लिए अकबर ने एक निर्दोष, असहाय राजकुमारी का उसके सम्मुख समर्थण करने की वर्त लगा दी थी।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

इसके अनुसार ही, सांभर नामक स्थान पर राजकुमारी अकबर की मौंप दी गयी, और उसके बदले में तीनों राजकुमारों का छटकारा सम्भव हो पाया । वे छूट गये । किन्तु इसके साथ-साथ बहुत बड़ी धनराशि फिर भी देनी पड़ी थी। स्पष्ट ही है कि जयपुर राजधराने की ओर से इस अपमान-जनक कथा को विवाह के रूप में प्रस्तुत करना पड़ा और दण्डस्वरूप दिये गये विशाल धन को छदारूप में दहैज का नाम दिया गया। किन्तु ऐसा कोई कारण नहीं है कि आज के विद्वान् भी उसी भ्रमजाल में फरेंसे रहें।

डा॰ श्रीवास्तव ने आगे चलकर कहा है, "सांभर में एक दिन रकने के बाद अकवर तेजी से आगरा चला गया।" "रणथम्भोर नामक स्थान पर भारमल के पुत्रों, पौत्रों तथा अन्य सम्बन्धियों का अकबर से परिचय कराया गया।" इत अस्वाभाविक विवरणों ने समस्त कया का भंडाफोड़ कर दिया। यह तो सुविदित ही है कि १६थीं शताब्दी में राजधरानों का विवाह ऐसा चहल-पहल पूर्ण कार्यथा जो महीनों तक चला करता था। और फिर भी अकबर को केवल मात एक दिन भर एकते के और समय ही नहीं मिला कि इस छदा-विवाह को सुक्षोभित कर पाता। और यह भी स्पष्ट है कि भारमल का कोई भी सम्बन्धी उस राजकुमारी के सम्मान और कौमार्य-अपहरण के अपसानजनक समर्पण के अवसर पर सम्मिलित नहीं हुआ, जो इस तथ्य से स्पष्ट है कि रणधमभीर नामक स्थान पर ही भारमल के पुत्रों, पौर्वों तथा अन्य सम्बन्धियों का अकबर से परिचय कराया गया था।

पही प्रारम्भिक विवाह-विवशता थी जिससे बाधित होकर जयपुर राजधराने को भविष्य में मांग होने पर भी अपनी कन्याएँ मुगलों को सौप ेनी पड़ी थीं।

ज्यूं ही भारमल द्वारा अपनी कन्या अकबर के मुपुर्द कर दी गयी, त्यूं हो अकबर ने अपने सेनापति शर्फ्ट्रीन को इसी प्रकार के दूसरे कार्य अर्थात महता की रियासत की धूल में मिला देने के लिए भेज दिया।

इसरे राजपूत जासकों के घरानों से विवाह-संस्वता भी इसी प्रकार

XALCOM.

की नमान विश्वमता का परिचाम थे। इतिहास ऐसे उदाहरणों से भरा पड़ा है जहाँ अकटर के अनुचर मानसिंह तथा अन्य लोगों ने असहाय तथा सकोची माता-पिता की आंखों के सामने ही उनकी असहाय तथा संकोची वृत्तिकों को बलाल् छीन सिया था। इन अपहरणों और बलात्कारों को इतिहास में बांट लगाकर वर्णन किया गया है कि ये तो शान्ति, सीहार्द और एक्टा स्थापित करने के महान् उद्श्य से प्रेरित, अकबर द्वारा अन्तर्जातीय विसाह थे।

## भारतीय विश्वविद्यालयों का कतंव्य

उपग्रेक बदलोकनो को देखते हुए भारतीय विश्वविद्यालयों का कर्तव्य है कि जिला-सन्बन्धी सभी पाठ्य-पुस्तकों में से अकबर की महानता के सबस्त बन्दर्भों को निकाल फेके, और अकबर के अत्याचारी शासन के मपाबह सत्य बाहर निकालकर जनता के समझ प्रस्तुत करने वाले अधिकारी व्यक्ति नियुक्त करें। स्मिय द्वारा दिए गये वर्णनों से बिल्कुल स्पष्ट है कि जकबर की गणना विषय के सर्वाधिक निन्दनीय व्यक्तियों में करनी चारित्र ।

#### बाबार प्रन्य-मुची

- । १। 'अकबर, डि गेट मुगल', बाइ विन्सेट स्मिथ ।
- (a) अस्वर दि बेट', बास्यूम— १, बाइ डॉ॰: आशीर्वादीलाल
- (२) 'अवदर्' दाद दे**० एम० जेलात** ।
- । । 'अन्जरनामा' बाद अबुल एजल, बिब्लिओधीका सीरीज़ ।
- (६) वर्षेन्द्रियम् ।
- (१) वाल्यम आक राजस्यान' बाद कर्नल टाड ।
- (क) 'सिम्हणाद हिस्टी ऐव रिटन बाद इट्स अर्ग हिस्टोरियन्न'. क्षेत्रवर एवर दासनः बाल्युस १ से व तक

भयंकर भूल : क्रमांक-३

# मध्यकालीन तिथिवृत्तों में अनावश्यक विश्वास

भारतीय इतिहास परिणोध की अन्य भयंकर भूल मध्यकालीन विधि-बत्तों में अनावश्यक आस्था, विश्वास है। ये तिथिवृत्त अधिकाशतः बाट्-कारिता के भण्डार है, जिनमें सत्य का अल्पांश भी कठिनता से समाविष्ट हुआ होगा। मध्यकालीन-युग ऐसा वीभत्स कालखण्ड या जिसमें शाही-दरबार से सम्बन्ध रखने वाले अल्प शिक्षित व्यक्तियों को अपने जीवन, परिवार और धन-सम्पत्ति की सुरक्षार्थ अपने संरक्षकों की निषट चापल्सी में संलग्न रहना पड़ताथा। अतः, मध्यकालीन तिथिवृत्ती को इतिहास-यन्य समझने की अपेक्षा 'अरेबियन नाइट्स' ग्रन्थों का पूरक समझना चाहिये। यदि उनमें कुछ भी इतिहास-सम्बन्धी सामग्री उपलब्ध होती है. तो यह केवल घटनावण ही मिल जाती है। और, इसीलिए उसका अत्यन्त माबधानी से परखा जाना आवश्यक है। स्वतन्त्र साक्ष्यों से भी उनकी पुष्टि होनी चाहिये। ऐसे सत्यं का पता लगाना काजल की कोठरी में काली बिल्ली को खोजना अथवा भूसे के ढेर में सुई ढूँढ़ने के बराबर ही कठिन कार्य होगा।

इस प्रकार की चेतावनी निष्पक्ष तथा गम्भीर प्रकृति के इतिहासकारों ने महले भी दी है, किन्तु उनकी ओर ध्यान नहीं दिया गया। उदाहरण के लिए, मध्यकालीन तिथिवृत्तों के समालोचनातमक अध्ययन के आठ भागी वाले ग्रन्थ के आमुख में स्वर्गीय सर एच० एम० इल्लियट ने कहा है कि भारत में मुस्लिम-कालखण्ड का इतिहास एक जानवूझकर किया गया रोचक धोला है।'

इसी प्रकार सन् १६३= में भारतीय इतिहास परिषद् के इलाहाबाद-

## भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

भारतीय इतिहास की भयंकर भूल

सब में हा । सुरेन्द्रताथ सेन ने अपने विभाग के अध्यक्षीय अभिभाषण में कहा दा — "मैं एक बात के सिए सावधान करना आवश्यक समझता है। कुछ विशेष क्षेत्रों में यह प्रवृत्ति है कि फ़ारसी में लिखा हुआ जो भी कुछ. विनता है, उसीको इतिहास का प्राथमिक आधार मान लेते हैं "। इससे ब्रिक उपहासास्पद और कुछ नहीं हो सकता । बृत्त लेखकों की रुचि प्रमुख रूप हे दरदार हथा सैनिक कुतीनतन्त्र में थी। उनमें से कुछ तो जान-बूझ-कर ही गासनकर्ना जुल्लान धौर प्रमुख सरदारों के संरक्षण प्राप्त करते थे। मुस्सिन सेमक छामिक-मूर्वावहों से कदाचित् ही कभी अछूते रहे हों। इससे इनमें हिन्दुओं की संस्कृति के प्रति उपेक्षा-भाव भर गया। हिन्दू तो भ्रमित इन्जिंदिक्वासी वा जिसको नारकीय-पातना में सदैव जीवन विताना था। यह बेद की बात है कि इन दोषों के होते हुए भी फ़ारसी इतिहास-वृत्त अभी. तक बारत के ऐतिहासिक बन्धों पर प्रभाव जमाएं हुए हैं।"

फिर डॉ॰ छेन ने इटली के महान् विद्वान् डॉ॰ टेसिटरी का उद्धरण बन्दर किया जिसमें कहा गया था, "मध्यकातीन भारत का इतिहास प्रमुख रूप में मुस्लिम इतिहासकारों के पत्यों के आधार पर लिखा गया है, जिन्होंने गवपूर राजाओं को एक अत्यन्त भट्टे रूप में प्रस्तुत किया है, काफ़िर-कुत्ते, दुरांन विकारी आदि कहा है। इस प्रकार की अमैत्रीपूर्ण भावना रखने के बारन जाही चढाइयों के समय राजपूत राजाओं द्वारा किए गये कार्यों के नहत्त्वपूर्व अस की ओर ये मुसलमान इतिहासकार कभी भी पूर्ण न्याय नहीं कर वाते।"

इन्प्रेक दो उद्धरण मध्यकालीन मुस्लिम तिथिवृत्तों की दो बड़ी वृद्धियों पर अकाम दालने के लिए पर्याप्त समझे जाने चाहिए : प्रथम सुटि या वहाँ नि इन लोगों ने अपने तिथिवृत्त माबी पीढ़ियों को तत्कालीन बटनाओं के बन्दडापूर्ण बर्णन अस्तुत करने के लिए किसी आन्तरिक प्रेरणा व वातित्य-मूजन वहीं किया-अपितु केवल अपना हित-साधन ही उनके सम्बुव का । व अपनी स्वार्व-निद्धि के लिए बादशाह या सुलतान का अनुग्रह

प्राप्त कर पाने में ही रुचि रखते थे। उनकी दूसरी बुटि यह थी कि उन्होंने स्थानीय जनता के प्रति ईच्या, घुणा और इस देश के धर्म और संस्कृति के प्रति असम्मान की भावना से लिखा। इसके कारण सच्चे इतिहासकार के आवश्यक गुणों---निष्पक्षता, सत्यनिष्ठा और मत-स्वातन्त्य-का लोप ही हो गया।

इन दो विकारी तत्त्रों के होते हुए भी उन्हीं मध्यकालीन पुस्लिम तिथिवृत्तों तथा शासकों के स्मृति-ग्रन्थों पर ही हमारे मध्यकालीन इतिहास-ग्रन्थ पूर्ण रूप में आधारित है, ऐसा वे स्वयं स्वीकार करते हैं। इस प्रकार, उदाहरण के लिए, जहांगीर अथवा अकवर सम्बन्धी ग्रन्थों के आमुख में सभी लेखक स्वीकार करते हैं कि जहांगीर अथवा अकबर के शासन के सम्बन्ध में रचित इतिहास के लिए हमारा मुख्य स्रोत जहांगीरनामा अथवा अकबरनामा रहा है। यहाँ मैं यह स्पष्ट करना चाहता है कि स्वयं जासकों द्वारा लिखे गये स्मृति-यन्थ : यथा जहाँगीर का जहाँगीरनामा, अथवा झासकीं के निर्देशानुसार उनके अधीनस्थों द्वारा लिखे गये उनके शासनकाल के तथा-कथित वर्णन; यथा शाहजहां के शासनकाल का वर्णन समाविष्ट करने वाला मुल्ला अब्दुल हमीद द्वारा लिखित 'बादशाहनामा' ग्रन्थ--- मूल रूप में छद्म ग्रन्थ है क्योंकि उन लेखकों का प्रमुख उद्देश्य उन आलमगीरों की सार्व-भौम-सत्ता और अवर्णनीय विशाल धन-सम्पत्ति का अतिरजित वर्णन करना तथा अपने शासकों के अनेवा अपकृत्यों पर पर्दा डालना था।

अतः इत मध्यकालीन मुस्लिम तिथिवृत्तों तथा शासकों के स्मृति-ग्रन्थों को यद्यपि सर्वाधिक सावधानीपूर्वक देखना-भालना चाहिये या तथापि, मुझे मालूम पड़ना है कि हमारे इतिहास-ग्रन्थों ने इन सन्दिग्ध अभिलेखों पर पूर्ण -बास्था व विण्वास जमाथा है। उनमें लिखित प्रत्येक शब्द को स्वीकार करने से पूर्व ठीक कप में स्पष्ट करना और सत्यापित करना आवश्यक है। जात यह होगा कि अनेक बार इन अभिलेखों में उलटे निष्कर्ष निकालने की अपेक्षित सामग्री मिल जाती है। कई बार उन वर्णनों में जिन बातों पर वल दिया जाता है, वे हमें कड़वे घूट जैसे लगते हैं, कही वे हमें भूतपूर्व राजपूर शासकों की यज्ञ-गांथाओं के सूल उपलब्ध कराते हैं, तथा अनेक बार उनमें

१. बनाइत्वाद म सन् १६६० में हुई भारतीय इतिहास परिषद् की

विजत बातों को हमें अनट बलट कर देखना और सावधानीपूर्वक समीक्षण

बर्ता पर्ता है।

मध्यकातीय म्हितम तिथिष्तो तथा आसकों के समृति-यन्थी में अभी नम को अन्धविस्थान नवा जिन्दिक रखा गया, उसके कारण भारतीय इतिहास में अनेक भाष्तियाँ अनायास ही समाविष्ट हो गयी हैं। न्याय की कुना पर बाग उत्तरने बाला ऐसा कोई भी साध्य उपलब्ध नहीं होगा जो निद्ध कर कि आब दिन किलों, महलों, नगरों और नहरों के निर्माण का धेव बहुबर को दिया जाता है, वे उसीके बनाए हुए हैं-अयंवा शाहजहाँ न करमहून अववा दिस्ती का नाल-किला बनवाया। केवल सही समा-सीवना पर की आवश्यणता है। देसे मनघड़न्त अफवाहें एक-दूसरे के रासी-शान वैन बाती है, इसी प्रकार बार-बार गृहे जाने पर से बातें भी हेनों चयती है, मानो वहीं तिबेंबत आधार ने तो हों। यदि इतिहासकार इन क्रान्सन्तायापुरत दावो ना आधार खोळने या जरा-सा भी कस्ट करे, वा उसको मानुस पह जांगे कि से दावे निराधार है।

अपनी उपर्युक्त धारणा के समर्थन में, अब में, सभी महत्त्वपूर्ण मुस्लिम निधियन लेखको और उनके अति-प्रशंसित ग्रन्थों का विराट् सर्वेक्षण आप नोतो के सम्मुख प्रस्तुत कर्मगा। इसमे पता चलगा कि निष्पक्ष इतिहासकार क्या बार-बार इन नेजको और इनके रचित यस्यों की पूर्ण अविश्वसनीयता की जीर सकेत गरते थे। और यह भी जात हो जायेगा कि भारतीय मध्य-कारीन इतिहास का एकडा, इन चेतावसिया की विद्यमानता में भी, हमारे सनो विद्यानको और परियोध-संस्थानों में मस्ती से चलता जा रहा है। इंग्रे मारे मुंहे मार अमुरक्षित पहियों की भी खबर नहीं है।

आहें, इस अवब्रह्मी का पर्ववेकण करें। मध्यकालीम इतिहास के नवन्त्र ने केंना क्या नेसका के बारे में उसी प्रवार अलवहनी के लिए हम बकामा आका है कि इसके हारा बिमित घटनाओं के लिए अलबरूनी द्वारा मिन क्येन हैं। हमारे एकमान मुचना-स्रोत है। और, जुछ ही समय वाकान हम बताबा बाता है कि जलबणनी की सत्य के प्रति लेखमाल भी निका नहीं है। इस एक्ट में, सुप्रसिद्ध बिडान इतिहासल डॉ॰ एडवडे नीव वचाइ व विका है, "शेविहासिक शुंबता जुन्त हो जाने पर, हम

जानकारी का केवल माल एक ही स्रोत-अलबहनी का स्रोत-उपलब्ध है। जिस समय अलबकनी ने इस ग्रन्थ की रचना की, उस समय गतनी के बादगाह महमूद को मरे हुए कुछ गप्ताह ही बीते थे। एक बागसक राज-नीतिज की भाँति उसने दोनों उन राधिकारी महमूद और ममूद के प्रका के निषटारे की प्रतीका की, और जब मसूद अपने पिता की गही पर सुदृद्धा से आमीन हो गया, तब अलबकनी अपने जीवन का सबसे महत्त्वपूर्ण कार्य मसुद का फ़तवा' उसकी समर्पित करने के लिए दौड़ पड़ा। यदि उसके हदय में मृत यादशाह के प्रति कुछ भी सत्यनिष्ठा की भावना रही होती, तो उसने उसनी प्रणसा की होती और कुतजता प्रदक्षित करते हुए अपने प्रथ उसी की समृति में समिपत किए होते। उसने ऐसा नहीं किया, और जिस अप-भाषा में उसने महमूद का उरलेख सम्पूर्ण पुस्तक में किया है, वह ऐसी नहीं है जिसमें अपने हितकारी किसी मृत व्यक्ति का वर्णन करना अभीष्ट हो । उसने उसका उ∻लेख केवल अमीर महमूद कहकर ही किया है (यदापि दिल्ली के मुगल वादशाहों के दरबार में पूर्वीय लेखकों के प्राक्कथन ही निरथंकता की सीमा को छू लिया करते थे)। लेखक ने जिस ढंग से मृत बादशाह का उल्लेख किया वह पूर्ण हप में निराशामय है, उसके गुणगान के झब्द भी अत्यत्य एवं कठोर हैं। उसने महमुद के सम्बन्ध मे कहा है, "उसने (भारत) देश की समृद्धि को पूर्ण हम से नएट किया, और इतने आष्चर्य-कारी जोषण किये कि इसके कारण धूलि-कणों के समान हिन्दू चारों ओर बिखर गये, इस प्रकार जैसे कोई पुरानी कहानी लोगों के परस्पर बार्तानाय में मभी जगह पहुँच जाती है।" बादशाहों के प्रति ऐसी निष्ठा रखते हुए विखना किसी भी प्रकार अलबहनी के नैतिक सिद्धान्तों के प्रतिकृत नहीं था, यह उसके दो अन्य यन्थों से स्पष्ट प्रतीत होता है। इसमें उस युग की वैजन्तिया गौली का पूर्ण परिपालन किया गया है। (एडवर्ड सी० सचाऊ द्वारा

१. बलिन विश्वविद्यालय में प्राध्यापक डॉ० एडबई सीठ सचाऊ द्वारा नम्पादित तथा एस० चांद एण्ड को०, नयी दिल्ली द्वारा प्रकाशित सन् १६६४ के पुनर्मृद्धित प्रथम भारतीय संस्करण "अलबकनी का भारत" का आपुता।

अनुदित तथा मन्मादित, तन्दन, सन् १८६६ की) "कानोलोजी आफ एन्झेंट गेशना" मामक पुस्तक में उसने हिरकेनिया या जुर्जान के शाहजादे शासी-बह्माती की तारीय वे पूल बांध दिये हैं, यश्च पि वह दैत्याकार महमूद की तुमना ने एक बौना ही था। महमूद की उपेक्षा का कृतिम चरिल-चिलण हमारे बन्मूस नव अधिक स्पष्ट रूप में आ जाता है जब हम अलबरूनी हारा की गयी उसके पूर्व और अनुवर्ती की अनुचित प्रशंसा की तुलना उससे कर बैटने हैं। "बैनन मस्दीकस" का आमुख बादशाह मसूद की शान में मारोक के जैंच-जैंचे गढ़तों का पिटारा है, यदापि मसूद शराबी था और दस वर्ष से भी सम समय में वह सब कुछ गाँवा बैठा थां, जो उसके पिता ने ३३ वर्ष में तसवार और नीति के भरोसे अजित किया था।" इसके विपरीत हम पाते हैं कि अलबक्तों ने महमूद गज़नी का गुणगान नहीं किया क्योंकि, हाँ सबाऊ के गब्दों में, "जपने जन्मस्थान से महमूद की राजधानी में आने पा सन् १०१७ से १०३० तक के १३ वर्षों में भी हमारे लेखक महोदय की बादबाह और उसके प्रमुख लोगों का कुपापात बनने का सौभाग्य नहीं मिल क्तिया। ज्ले किमी भी राजकीय प्रेरणा, प्रोत्साहन अथवा पारितोषिक का अवसर नहीं किला। समूद के गड़ी पर बंठते ही इस सब स्थिति में एक महानु परिवर्तन हुआ। अब समय और शासक की कोई शिकायत नहीं ग्हें। जलबमनी अब पूर्ण उल्लाम में है, और उसके सब दोधों का परिमार्जन हो भवा है। बाह्यादित हृदय और सरस शब्दों में वह अपने मुक्तिदाता, हिनकारों का बदा-दलान करने लगता है।"

मै एक छोटा मा अवनरण और प्रस्तुत कर रहा है जिसमें डॉ॰ सचाऊ वे स्मिन में कहा है : "पृथ्य नगरियों में स्नान के लिए बाटों के निर्माण के बारे ने असबकती का कहना है कि 'इस कला में हिन्दुओं ने अत्यधिक केळता आज कर रजी है; यह इतनी अधिक क्षेप्ठ कला है कि जब हमारे म्बिन मांग उरे देखते हैं, तो आहम्बं करते हैं, और उस जैसी कोई श्रेष्ठ बस्तु बनाने में सबैचा जलम हैं ।"

हों । सबाऊ वह भी कहते हैं, कि "अअवसनी इस्लाम पर आधात करने का साहम नहीं करता, किन्तु अरब जोगों की कट् आलोचना करता है। कान-निर्धारक-किछा पर सिथे कवे अपने प्रस्य में ईरान की पुरानी सक्रयताएँ .तष्ट करने के लिए उसने प्राचीन मुस्लिमों की भत्सना की है।<sup>17</sup> डॉ॰ सचाऊ ने साथ ही लिखा है, "महमूद के लिए हिन्दू तो काफ़िर के जिन्हें तुरन्त नरक भेज दिया जाना उचित है क्योंकि उन्होंने परिखुण्ठित होने से इन्दार कर दिया।"

ऊपर दिए सबे कतिएव उद्धरणों से हम निम्न निष्कर्षों पर आते है-

- (१) कि अलबस्ती के कथनों की जांच-पड़ताल बड़ी साववानी और संविवेक निष्पक्ष होकर करनी आवश्यक है क्योंकि उसने भारतीयों के प्रति देव-भाव से लिखा है: और जिस माता में उसे शामक-वर्ग की कृपा-दिस्ट प्राप्त हुई उसी माला में उसने बादशाह की प्रशंसा अथवा निन्दा की है।
- (२) दूसरी बात, उसने यह स्पष्ट कर दिया है कि नदी के सुन्दर घाटों को देखकर जिनकी आंखें चुधियां गयीं, वे आक्रमणकारी स्वयं तो ऐसे घाट बना ही नहीं सकते थे। यह तो स्वाभाविक ही था क्योंकि औरंगजेब के काल तक भी उनकी समस्त शिवतयां लूटने, मद्योग्मत्तता, ऐयाशी, नर-संहार और समस्त विद्वत्तापूर्ण अभिलेखों के विनष्ट करने में ही लगी रही। और यह समझना भी कठिन नहीं है कि निर्माण-कला में सिद्धहस्तता प्राप्त करने में नैष्ठिक सहज-बृत्ति, अनुदेश और सतत अध्यवसाय पूर्व-कल्पित हैं। ये सभी गुण तो हिन्दुओं और मुस्लिमों, दोनों के लिए ही गत १००० वर्ष के मुस्लिम-आकमण के मध्य, भारत में, प्रायः असम्भव हो गये थे। अतः यह स्पष्ट है कि जो भी कुछ विशिष्ट निपुणता भवत-निर्माण की कला और विज्ञान में भारतीय लोगों ने अजित की थी, वह सभी मुस्लिम-पूर्व काल की भी।
- (३) तीसरी बात यह है कि अलबरूनी के कथन से हम यह अनुमान कर सकते हैं कि मुस्लिम आक्रमणकारियों ने, न केवल भारत और ईरान में, अपितु वे जहाँ भी कहीं गये, सभी जगह पर वहाँ की अच्छी और मुन्दर वस्तुओं को नष्ट किया। अतः भारत के सभी मुस्लिम शासकों का कला को विभिन्न रूपों में प्रोत्साहित करने तथा ईट और पत्थरों से स्मारक बनाने की बातें करने का कोई आधार नहीं है, वे सब निराधार हैं।
- (४) चौथी बात-जिसका यश व धेय अलबक्ती ने महमूद गजनी को दिया है -अर्थात् हिन्दुओं को चकनाचूर कर उनको धूल में मिलाकर

सभी बोर विवेर देना हो कम-से-कम औरमजेब के शासन के अन्तकाल तक बनता ही रहा है. उसके बाद ही मुस्लिम शासन-सत्ता अनिष्ट हीनता के स्तर तब का पानी यी।

बा॰ लवाड हारा फिरटोसी के मूत्याकन से यह स्पष्ट है कि (यदापि भारत है सम्बन्ध में उतने कुछ निखा नहीं है तथापि) वह भी सत्यवादिता के सम्बन्ध में किसी भी अलबहनी से बहुकर नहीं था, क्योंकि शासकों से इंगा अच्छा या दूरा अवहार उसे प्राप्त हुआ उसीके अनुरूप उसने उनकी प्रवक्ता व्यवत निन्दा की है। डा॰ सचाऊ ने उसी आमुख के पृष्ठ viii में वहा है- "अमर फिरदीसी की, हाथी के पैरी तले कुखले जाकर मिलते बानी नाटकीय मीत से बच निकलने के लिए भेष बदलकर भागना पड़ा या। जनात सादगाह के गरी पर बैठने के एक साल बाद अर्थात् सन् ६६८ में इसके भाग्योदय में आकर्षित हो जाने पर वह पुनः दरबार में आ गया मानुद पहुता है। किन्तू दब उतने 'शाहनामा' समाप्त किया और पारि-नोकिंग पाने भी आशा धुमिल हो गर्गी, तब उसने अपना सुप्रसिद्ध व्यंग्य प्रस्कृत किया और सदा के लिए (सन् १०१० में) देश:निकाला हो गया। व्यक्तपूर्व सासारिक वैभवों को संप्रहीत कर लेने वाले महमूद को कदाचित् क्रांव न हो वाया कि जमरत्व को प्राप्त जायर का किस प्रकार सम्मान किया बाहा। वृध्य मुस्स्य शासन सदैव सभी वातों में महमूद गजनी का अनु-करत करता गृहा है, अतः फिरदौमी का उदाहरण सभी कलाओं और विद्वता की शहरी मुस्लिस संरक्षण और प्रोतसाहन देने का पूर्ण अस्वीकरण है। बो मो कुछ सरअग दिया गया वह चापलुसों और मद्योन्मत्तता व विकाली के शाय-शाय बलने वासे नृत्य और संगीत के भट्टे प्रकार को या।

बहाँ नक बडाउँनी का सम्बन्ध है, यह तो सबं ज्ञात ही है कि वह तो हिन् दरवर्णरहीं और जानकों की मृत्यु की परिस्थिति का ही, और भी करन क्योजनीय बाषा में वर्णन करना है, जिनका अर्थ होता है, "बह नारवीय नीचायमा जहन्तुस पहुंच समा।"

व्युव करत के को में हम बाजूम है कि सभी निष्यक्ष यूरोपियन इति-हाल्यारा न उस 'काल्यों का सरदार' कहा है। अबुल क्रजल के आईने-अववर्ग का हरेकी अनुवाद करने वाने भी एवं व स्तीचमन ने इसकी पुष्टि

की है, जब वे आमुख में कहते हैं कि, "अपने मालिक का यश कलंकित करने बाने कुकर्मी (तथ्यों) को जानबूस कर छिपाने तथा खूब चापलूसी करते का आरोप प्रायः सभी यूरोपियन लेखकों ने अबुल फजल पर लगाया है।" अवृत फ़जल प्राय: सभी इतिहासकारों की आंखों में धूल झॉकने और उनकी यह विश्वास दिलाने के यत्न में बखूबी सफल हुआ है कि अकवर जैसा अवर्ण-नीय बादणाह इतिहास के सार्वकालिक महान् पुरुषों में से एक था। वदायुंनी जैसे समकालीन व्यक्तियों ने भी स्पष्ट लिखा है कि केवल मान चाहकारिता के ही बल पर अयुल फ़जल की पहुँच सीधी अकबर तक भली-भौति हो गई

१. 'विब्लिओयीका इंडीका कलंक्यन आंफ ओरिन्टएल वर्क स'-- मूल फ़ारसी-संय अबुल फ़जल के 'आईने-अ़कबरी' से एच० ब्लोचमन, एम० ए०, कलकत्ता, मद्रास द्वारा अनुदित । डी० सी० फिल्लीर, ले० कर्नल एम० ए०, पी-एच० डी०, फैलो ऑफ एशियाटिक सोसाइटी ऑफ वंगाल द्वारा संशोधित, १ पार्क स्ट्रीट की रायल एणियाटिक सोसावटी आंफ बंगाल द्वारा प्रकाशित दूसरा संस्करण, प्रथम संस्करण का आमुख ।

२. समकालीन दरबारी लोग और जहाँगीर जानते थे कि अबुल फ़जल धूर्त व्यक्ति था -ऐसा उल्लेख 'अकबरनामा' के प्रथम भाग में दी हुई अवुल फ़ज़ल की जीवनी में है। लेखक कहता है-"दरबारी-लोग और जहाँगीर अबुल फ़ज़ल के विरुद्ध थे। एक बार अचानक जहाँगीर अबुल फ़जल के घर जा पहुँचा। जहाँ उसे अबुल फ़जल पर धोबेबाजी का आरोप लगाने का सुनहरी मौका मिल गया। घर में घुसने पर उसने देखा कि ४० लेखक कुरान की व्याख्याएँ नकल कर रहे हैं। उनको तुरन्त अपने पीछे आने का आदेश देकर, वह उनको बादशाह के पास ले गया। बादशाह को वे नकल की हुई कापियाँ दिखाकर बहांगीर बोला, "अबुल फजल मुझे कुछ पड़ाता है, और घर में कुछ और ही लिखता-पढ़ता है। दोनों परस्पर विरोधी हैं।" कहते हैं, कि इस घटना से अकबर और अबुलं फजल में अस्थायी मनमुदाब हो गया था।

थी, और उस पट-लाभ के कारण यह किसी को आंखें दिखा सकता था।" स्ववं राज्य का उत्तरतिकारी झाहजादा जहाँगीर भी स्पष्ट रूप में अवूज कृत्वल की निरकुष बला ने प्रकस्पित हो अपनी स्थिति इतनी अधिक असाह्य भाम बैठा था कि विवस होकर उसे अबुत फजल की मरवा डालने का कार्य करना ही यहा ।"

हमें बबुन फरत का यह आत्म-स्वीकरण प्राप्त है कि वह स्वार्थी और अवसरवाटी का। प्रथम संस्करण की भूमिका में श्री ब्लोचमन ने अकबर-करना में उड़त कर सबुत करता के अपने शब्दों का उद्धरण दिया है जिसमें बहु बहुता है- "बद पहुने भाग्य ने मेरा साथ तहीं दिया (अर्थात् जब बहु अरुकर का ब्यान अपनी और आकर्षित करने में असफल रहा) तब मैं पूर्ण ष्य में स्वाधी और उड़त हो गया। ज्ञान-प्राप्ति का मूल्य मेरे मानस को विक्रिज कर बुका या। मेरे पिता का परामर्श कठिनाई से ही मेरी अज्ञानता नो प्रकट होते से रोक सका।"

वक्तरतामा के पदटीपों के अनुसार अबुल फजल ऐसा पेटू व्यक्ति था वी प्रतिदित सम्मा २२ सेर भोजनं करता या। किसी भद्र इतिहासकार हवा विद्वान् पुरुष का तो सक्षण यह निक्चित रूप से नहीं हो सकता ।

बहदरनामा है प्रवस माग में संतयन जबुल फजल की जीवनी में नेवक बहुता है कि - "महांबीर अपने स्मृति-पंचीं में स्पष्ट कृप में क्षीकार करना है कि मैंने ही अबुल फ़ज़ल की हत्या करवायी थी

अकबर भी अबुल फ़जल को केवल अपना आश्रित और शिविर का अनुचर ही समझता था, इससे अधिक और कुछ नहीं। इस तथ्य की पृष्टि इस घटना से होती है कि अबुल फजल की हत्या के समाचार पर अकबर ने न तो अपनी आंख ही उठायी और न ही उंगली तक हिलायी। जैसाकि हमें विश्वास करने को कहा जाता है, यदि अकबर सचमुच ही न्यायप्रिय तथा महान् शासक रहा होता तो उसने जहाँगीर पर इसका कलंक लगाया होता ।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

अपनी आजीवन सुरक्षा, समृद्धि और दरबार में आधिकारिक-सत्ता प्राप्त कर पाने के लिए ही अपने को अकबर का पिछलागू बना देना, यही सबसे बड़ी बात अबुल फजल के सम्मुख ध्येय रूप में थी। अकबरनामा का ठीक-ठीक मूल्यांकन करने के लिए अबुल फ़जल के इस नाटकीय अभिनय का स्पष्ट ज्ञान होना आवश्यक है।

यह स्पष्ट रूप में समझ लेने की बात है कि अपनी सांसारिक आकांकाओं की पूर्ति के लिए ही अबुल फ़ज़ल ने अकबरनामा को साधन या उपकरण बनाया। इस ग्रंथ को इससे अधिक कुछ भी समझना भूल है। अतः यदि कुछ भी ऐतिहासिक सामग्री इसमें समाविष्ट है, तो वह केवल घटनावश ही है। यहीं तो स्पष्टीकरण करना है कि इसके अरपूर पृथ्ठों में अकबर के शासन के समुचित तथा सबिस्तार वर्णन के अतिरिक्त संसार भर की सभी वस्तुओं का लेखा है। यह तो डेनमार्क के युवराज के बिना ही हेमलेट है। अकबर-नामा लिखने में उसका एकमात्र प्रयोजन ही यह था कि जबतक वह या अकदर न भर जाय, तबतक यह कार्य निरन्तर चलता रहे-अपने लिए एक ऐसा धंधा खोज लेना था। यह तो भानमती का पिटारा-सा बन गया है, तभी तो इसमें शामयाने की सजावटी वस्तुओं से लेकर व्यापार-दरें और धातुकार्मिक क्रियाओं से लेकर बाजारू गर्पों, सभी कुछ छिन्न-भिन्न बस्तुओं का विचित्र संगम है।

अकबरनामा और इसके लेखक को ठीक से न समझ पाने का दुष्परिणाम ही अकबर के राज्य एवं उसके व्यक्तित्व के सम्बन्ध में गलत कहानियाँ हैं।

अवन्यामा के प्रवस भाग के पुष्ठ १७८ पर श्री ब्लोचमन ने अबुल करन के सम्बन्ध में बदायुंनी का विचार उद्धृत किया है। बदायुंनी बहुता है- "बह बहुत फ़ब्त एक बार बादशाह का कुपा-पाल वन मया तो (कैंसा अनपेक्षित रूप से सेवा करने वाला, मौका परस्त, क्ष्यकतः निफाहीन, मदैव बहाँपनाह की मुद्राओं का अध्ययम करने बाना, वधी प्रकार का पूर्ण चापलूस वह था ही) उसने निलंजज होकर वानी-गलीव करते का कोई मौका छोड़ा नहीं।" उसके इस यत्न व वृति पर बहुत कम प्रकाश डाला गया है।

१४२ सबसे बबुल फ़ड़ल की साक्षी के अनुसार ही अकबर पनका अफ़ीमची', सबसे बबुल फ़ड़ल की साक्षी के अनुसार ही अकबर पनका अफ़ीमची', अराबी' और ऐसा बादशाह था जो सैकड़ों शादी-मुदा बीवियों के होते हुए अराबी' और ऐसा बादशाह था जो सैकड़ों शादी-मुदा बीवियों के होते हुए भी १,००० में उपर महिलाओं का हरम रखता था।

श्रम्बर्गामा प्रथम भाग के पृथ्ठ ६६ पर अनुल फ़जल लिखता है— श्रम्बर्गामा प्रथम भाग के पृथ्ठ ६६ पर अनुल फ़जल लिखता है— श्रम्ब भी कभी वहांपनाह गराब, अफ़ीम या कुकतार का सेवन करते हैं (ब्रान्सि को वह 'सबरस' कहता है—अर्थात् वह सर्वोत्कृप्ट-रस विक्रमें नमी जड़ी-बृटियों का तत्व हो), तब उपस्थित सेवक-प्रमुख विक्रमें नमी जड़ी-बृटियों का तत्व हो), तब उपस्थित सेवक-प्रमुख मबंब्र्यम उनके सम्मुख आधार-वस्तु रख देते हैं।" शराबों, नशीली बम्तुओं बीर स्वियों के प्रति अतिशय व्यसनी होने का केवलमाल वरियाम जकबर की असहाय प्रजा के प्रति निर्मम कूरता और जल्याचार हो हो सकता या—न कि उत्कृष्ट न्याय, निष्यक्षता, शुद्ध-व्यवहार, दयाबीलता तथा उदारता जैसाकि दावा किया जाता है। क्वर हम में, वह दूसरा नीरों या।

इसी के माम-माम, जरबर की प्रजा और दरवारियों के अपने-अपने
या ब्लीसमन द्वारा अनुदित अकबरनामा के प्रथम भाग के २७वें पृष्ठ
या अहुन करन लिखता है कि—"अकबर अधिक पीता नहीं किन्तु
इस बन्तुओं की ओर ध्यान बहुत देता है। अबतक, अबुल फ़जल की
उने ऑबक्सनीयना ने भनी प्रकार परिचित हो जाने के बाद, ऊपर
दिये गये कथन का अब अकबर की अत्यधिक मदापता के प्रति अकाट्य
वासी है। उन्हें दिये गये बाक्य के अस्तिम भाग में अबुल फ़जल इस
कर ध्यान दिसाना चाहता है कि अकबर अपने घराब के स्तम्भ पर
न्द्रक बाया करना था। माथ ही, हमें यह तथ्य भी ध्यान रखना
वातियों के बाद बरवर के पूर्वक और अनुज, दोनों ही, चिरकालिक
वा विक्रेय कर में दब जनकि उसके अपने दरवारी वृत-लेखक अबुल
वस्त का कथन हमारे सम्मूख है।"

े "बाति हरण" न सम्बन्धित पन्द्रह्ये आईन (अध्याय) में अयुल फ़ड़ल पाउन का बनाना है हिं, "सहैबाह ने भवा भवनों से युक्त एक सुन्दर हमीके साथ-साथ, अकबर की प्रजा और दरवारियों के अपने-अपने महिला-वर्ग को भी उसके हरम में एक मास भर के लिए अने की विवयना भी। हमारे सम्मुख जहांगीर को बचन है जो सिद्ध करना है कि अकबर

विशाल बृत्त बना रखा है, जहां वे आराम फरमान है। यद्यां प्र,००० से अधिक महिलाएँ हैं, तथापि उनमें से प्रत्येक को प्यक्यक्ष एक कमरा दे रखा है। आण्वयं की बात तो यह है कि अबुल फक्रल ने इम हर्म का निर्माण-स्थान नहीं बनाया है। यह तो एक बड़ा बिशाल-भवन-सकुल होना चाहिये था जिनमें एक शक्तिशाली सम्राट् की प्र०० रखेलों को शाही सुविधाओं से मध्यन्त रखा जाना था। किन्तु आज कोई ऐमा भवन विधानान नहीं है, जिससे यही सिद्ध होता है कि इन असहाय महिलाओं को अत्यन्त दुरावस्था में पनुओं के समान ही किसी बाड़े में एकव रखा गया होगा, जो शहुशाह की पाशविक भूव मिटाने भर की यन्त्र थीं।

?. अकबरनामा के प्रथम भाग के ४७वें पृष्ठ पर अवुल फ़जल कहता है कि, "जब भी कभी वेगमें अथवा उमरावों की पत्नियां या ब्रह्म-चारिणियां उपहुत होने की इच्छा रखती है, तब उनको अपनी इच्छा की सूचना सबसे पहले वासनालय के सेवकों को देनी पड़ती है, और किर उत्तर की प्रतीक्षा करनी पड़ती है। वहाँ से उनकी प्रार्थना महल के अधिकारियों के पास भेज दी जाती है, जिसके पश्चात् उनमें मे उपयुक्तों को हरम में प्रविष्ट होने की अनुमति दें दी जाती है। उच्च-वर्ग की कुछ महिलाएँ वहाँ एक मास तक रहने की अनुमति प्राप्त कर लेती हैं।" महिलाओं की प्रकृति का जहाँ तक हमको ज्ञान है, उसके अनुसार यह विश्वास करना असम्भव है कि उच्च तथा संभ्रान्त वर्ग की महिलाएँ, सुशील महिलाएँ तथा उमराबों की बीवियाँ किसी भी प्रकार अकबर की कामुकता का शिकार होते की प्रार्थना करती। इस मब का एक तथा एक मेव निष्कर्ष यह निकलता है कि अपनी असटव पत्नियों और ५००० से भी अधिक रखेलों से भी तृत्त न होने के कारण अकबर ने अपनी प्रजा तथा दरबारियों की पत्नियों को भी अपनी कामुक-दृष्टि से बढ़शा नहीं । बादशाह अकबर के सैन्य-सामध्ये स युवत ऐसे लम्पट व्यवहार के ही कारण वे बासदियां हुयों जिनमें मुगल-घरानों में विवाहित राजपूत कन्याएँ या तो गामल हो गयी अववा उन्होंने आत्महत्या कर ली। राजा मानसिंह विक्षिप्त हो गया तथा राजा टोडरमल स्वैच्छिक अवकाश ग्रहण कर बनारस बला गया।

नियद निरक्षर था। वह न तो एक अक्षर पड़ सकता था, और न ही एक की अक्षर निया करना था। इसके विपरीत अबुन फ़जल चाहता है कि की अक्षर निया करना का। इसके विपरीत अबुन फ़जल चाहता है कि को अक्षर निया क्या जो महाराण। प्रताप जैसे राष्ट्रभवत की धूल जीवन व्यक्ति किया क्या जो महाराण। प्रताप जैसे राष्ट्रभवत की धूल जीवन व्यक्ति किया क्या जो महाराण। प्रताप जैसे राष्ट्रभवत को धूल बा कि जववर जद्मुन ड्यानवीय चमत्कार किया करता था, और वह या कि जववर जद्मुन ड्यानवीय चमत्कार किया करता था, और वह या कि जववर जद्मुन ड्यानवीय चमत्कार किया करता था, और वह या कि जववर जद्मुन ड्यानवीय चमत्कार किया करता था। उपर्युवत परस्पर-विक्ति का ब्रामित के क्या असंबंध छोटे-छोटे यन्त्री, उपायों व प्रणा-विक्ति का ब्रामित के किया भी प्रतिभा-सम्पन्न तथा जागरूक इतिहासत विक्ति वक्ष-इव्यक्तियों से किया भी प्रतिभा-सम्पन्न तथा जागरूक इतिहासत विक्ति के विक्ति को भी प्रतिभा-सम्पन्न तथा जागरूक इतिहासत विक्ति के वे समुवाबनियों स्व-रचित, काल्यनिक और देरी-देरों केवल अस्वर वो वस्पुर वाट्कारिता करने और अबुन फ़जल के स्वयं के लिए वस्पुर वो वस्पुर वाट्कारिता करने और अबुन फ़जल के स्वयं के लिए वस्पुर वो वस्पुर वाट्कारिता करने और अबुन फ़जल के स्वयं के लिए

XAT.COM.

किसी मी ब्यक्ति को नमझ में नहीं आता कि केवल शेखियों तथा बनिश्चार दावों के ही बन पर इतिहासकारों ने यह कैसे मान लिया कि बन्दर महान था. जबि इस निष्कर्ष की पुष्टि के लिए आवश्यक साक्ष्य का एक भी मूब उपलब्ध नहीं है। जिन लोगों ने मध्यकालीन मुस्लिम तिब-क्तों बीर वासकों के स्मृति-प्रयों को पढ़ा है, वे सभी जानते हैं कि उन नमी वासकों के ये थिसे-पिटे दावे सभी लोगों के पक्ष में किये गये हैं वि उन्होंने नहरें बुदबायों, मराय-धर्मवालाएँ बनवायों, कुएँ खुदवाये और नदर्वे बनवायों क्योंकि उनके पात नदेंच खी-हुजूरी करने वाले अति चार्दु-चारों को कमी न थीं। यह तो पता ही है कि वे सब कूर सम्भोगी तथा विकेश बन्दायों क्योंकि उनके पात नदेंच खी-हुजूरी करने वाले अति चार्दु-चारों को कमी न थीं। यह तो पता ही है कि वे सब कूर सम्भोगी तथा विकेश बन्दायों कुटात्ना वे वो सार्वेजनिक नरसंहारों और महिलाओं व बन्दों के प्रक्रिक्त स्वाद्यार विक्रिक्त से लिप्त रहते थे। इन सब बातों के दान हुन भी, बारुकार निधि-बृत्त लेखकों ने दावे किये हैं कि उनके संरक्षक बादशाह लोग तो महान् अत्वेषक, कुलल निर्माता, उद्यानों के सृजनहार, कला के सुध्य-पारणी तथा संबर्धक और पृथ्वी पर ईंग्वर में भयभीत होते वाले अत्यन्त दर्याल्-हृदय स्थानत थे।

अब हम जहांगीर नाम का विवेचन करेंगे, जिसके सम्बन्ध में भान्यता है कि जहांगीर के मामन-काल का लेखा इसमें म्बय बादकाह जहांगीर के कर-कमलों से लिखा गया है। जहांगीरनामा पर सर एच० एम० इिल्लयर द्वारा मरणोपरान्त प्रकाशित तथा प्रोफेसर ज्ञान डाउसन द्वारा सम्पादित लेख तबाकथित तिथिवृत्त जहांगीरनामा का अदितीय समाखोचनात्मक अध्ययन है। आदि से अन्त तक सर एच० एम० इल्लियर के प्रवेद्यण इस तथ्य की पुष्टि करते है कि जहांगीर के स्मृति-ग्रन्थ झूठ के पिटारे हैं।

प्रारम्भ में हो विख्यात ब्रिटिश इतिहासकार सर एच० एम० इल्लियट और प्रोफेसर जान डाउमन ने जहाँगीर के इस दावे को झुठला दिया है कि उसने स्वयं अपने हाथ से यह (जहाँगीरनामा) लिखा है क्योंकि, जैसाकि विद्वान् इतिहासकारों ने, लिखा है, जहाँगीर ऐसा व्यक्ति नहीं था जो ऐतिहासिक-संग्रह लिखने का श्रम कर सकता। तत्कालीन वर्णनों में लिखा है कि जहाँगीर अनेक अवसरों पर मुच्छांकारी ओपधियों और शराब की अत्यधिक माला का सेवन कर लेने के कारण अवेतनावस्था में रहा करता था।

· शाही जवाहरातों और सम्पत्ति के अतिशय सूल्यांकन के सम्बन्ध में दोनों ब्रिटिश इतिहासकारों ने बड़ी सम्भीरतापूर्वक कहा है, कि "यह विवरण

है. अस्तर की इन मामबेदर तथा देव-सद्भ विशेषताओं और देवांशानु-का मता के अर्थन जाईन (अध्याय) १६, १८, १६,३१, ३६, ३७, ३० अर्थेट के जनमञ्जू है।

रे. बहागोर के स्मृति-प्रत्थ की भूमिका: (स्वर्गीय सर एक० एम० इिल्लियट के मरणोपरान्त प्रकाशित लेख; प्रोफेसर जान डाउसन द्वारा सम्पादित)। सम्पादक का कहना है: "जहाँगीर के शासन का इतिहास पूर्ण कप में उन स्मृति-प्रत्थों पर निर्भर है जो जहाँगीर ने स्वयं लिखे अथवा उसके निर्देशानुसार लिखे गये हैं "बहुत जल्दी में ही यह धारणा बना ली गयी है कि जहाँगीर ने स्वयं अपने ही हाथों से स्मृति-प्रत्थ लिखे हैं, क्योंकि जहाँगीर एक ऐसा आदमी नहीं था जो इतना शारीरिक धम-भार अपने अपर लेता।"

नो बादसाह के वर्णन की अपेक्षा औहरी का प्रतिवेदन अधिक सम्यक् प्रतीत

रत बहु वीर अस्परा में नाम की पुकार करने के लिए स्वर्ण-शृंखला होता है।"

स्वादित करने वा दावा करता है. तो आलोचक ब्रिटिश इतिहासकारों ने

'कमबादी' बहुकर उसके दावे.की अवहेलना की है। जन्मधिक प्रशसित १२ मंस्थानो की. जिनके सम्बन्ध में जहाँगीर कत

बहुना है कि यही उसके शासन के आधार-सूत है, विवेचना करते हुए सर एक एमा इत्तिबाट का कहना है कि इनको प्रत्येक मुगल शासन ने

 कहर्तीरनामा के आमुख में सम्यादक कहता है : "मेजर प्राइस के मत का सबाद नर गच एम व एक्लियर ने यह कहकर किया है कि बादमाह की अपेका उसका वर्णन एक जीहरी की दुकान का अधिक सन्ब प्रतीत होता है। जिस बनावटी यथार्थता और सूक्ष्मता के साथ स्वर्च, रजत और बहुमूस्य माणिनयों का वर्णन किया जाता है और मुल्यों का विवरण जिस जान के साथ बड़ा-चड़ाकर कहा जाता है, वह र्णन्तसम और सानामनबार को कथाओं के समान ही है।"

 आध्रतिक विश्व इतिहास (माडर्न यूनिवर्सल हिस्ट्री), भाग ७ के यर २०६ पर जिला है : "बादशाह बहुता है कि उसने आगरा-स्थित बिले से बहुता ने निकट प्रस्तर स्तम्भ से एक न्याय-शृंखला बाँधी बी। इस सन्दर्भ ने मालूम पड़ता है कि इसे कभी हिलाया भी नहीं वता वा और सम्बदन आइम्बर के अतिरिक्त इसका अन्य कोई अमोडर या हो नहीं। यह कार्य 'सु त्' नामक पूर्वकालीन चीनी-सम्राट् नो वेचन नवल माद दा।" मीर खमक् की 'सूह सीफीर' भाग-दे, बोरियाएन सम्बन्ध के पृष्ठ ५६४ पर कहा गया है कि, "यह कार्य ती गडा अनेक्यान ने दिल्ली में पहले ही किया था।" यह इस बात की प्रत्येत मध्य है कि मुस्लिम बादवाही का तो यह स्वभाव ही था कि कृष्णानीन संस्कृता की यम-भाषाओं की वे अपने नाम के साथ जीड़ निया करने थे। अन बढाप मुस्लिम जामकों ने बढ़े दश से सभी राज्यभी क्रीनलें को नष्ट कर दिया है, तथापि मुस्लिम तिथि-वृत्ती कीर जामको के स्वीत-अस्यों में ऐसी असंगतियां हमें किसी सीमा तर् ना प्रत्यं राजपृत्यामको ने इतिहास के पुनिर्माण में सहायक होती

इहराया है और कहा है कि मुझसे पूर्व विश्वमान अतिशय भ्रष्टाचार को दूर करने के लिए मैंने ये न्याय-सिद्धान्त स्थापित किए थे। इस प्रकार ये स्मृति-ग्रन्थ और तिथि-वृत स्वयं में ही जुतुबुद्दीन से लेकर वहादुरवाह जफर तक व्याप्त भ्रष्टाचार की गहनता की साक्षी का लड़खड़ाता पक्ष अस्तुत करते हैं।

यावियों की सुविधा के लिए सरायें बनाने, कुएँ खोदने और अन्य सविधाएँ देने के जहाँगीर के दावे को सर एच० एम० इत्लियट ने निन्दनीय शब्दों में यह कहकर तिरस्कृत कर दिया है कि इस पर विचार करने की आवश्यकता ही नहीं है क्योंकि उसके समस्त पूर्वज भी अपने खाते में इसी प्रकार के थोथे तथा निराधार दावे। यन्त्रवत् लिखने के अध्यासी थे।

जहाँगीर के इस दावे का, कि वह अपनी समस्त प्रजा की सम्पत्ति की अनितिकस्य समझता था, उपहास करते हुए सर एच० एम० इल्लियट न लिखा है कि एक बार शाहजादा परवेज के लिए आबास की आवश्यकता पड़ी थी तो जहांगीर के आदेशों पर ही उसके एक सेनापित मोहब्बत लो का परिवार विना किसी सोव-विचार के उस समर्थ निवास-स्थान से निर्देयतापूर्वक निकाल दिया गया था, जबकि मोहब्बतला जहाँगीर की ओर से काबुल में लड़ाई पर गया हुआ था। यह घटना संयोगवश यह भी

१. जहाँगीर के पंचम संस्थान पर सर एच । एम । इतिसयट की समीक्षा।

२. जहाँगीर के तृतीय संस्थान पर जिसमें दावा किया गया है कि सम्पत्ति के सभी उत्तराधिकारियों को मृतक की सम्पत्ति के निर्वाधित उपयोग का आश्वासन दिया जाता था, समीक्षा करते हुए सर एव० एम० इल्लियट ने पर्यवेक्षण किया है: "उत्तराधिकार के द्वारा सम्पत्ति उत्तराधिकारियों को देना तैमूर के संस्थान का ही दुहराना माल है (डेवी एण्ड ह्वाइट, इंस्टीट्यूटस ऑफ़ तैमूर, पृष्ठ ३७३)। किन्तु इसका कितना पालन होता था, इसके लिए जहाँगीर के पील औरंगजेब के शासन के इतिहास की और देखना पड़ेगा जिसमें फिर से मृतकों की सम्पत्ति हड्प करने की रिवाज को समाप्त करने का दावा किया गवा है। यह रिवाज, उसके अनुसार, उसके पूर्वजों द्वारा निरन्तर अध्यास में लामा जाता था (मिरत उ-ल् आलम)।

सिंड करती है कि मुस्लिम लोगों को आवास की कितनी कमी रहा करती। ही, और इसीमें उन म्यलों के यहान् और कुशल भवन-निर्माता होने के वरमारागड राथे का क्षोबापन भी सिद्ध हो जाता है। ब्रिटिश विद्वानों के ये न्दंबस्य बहुंगीयनामा की सत्मता और विकासनीयता को लगभग शुन्य

XAT.COM.

आहर्ष हम अपना ध्यान अब बादशाहनामा अर्थात् लाहीर के मुल्ला ति कर देके हैं। लगुत हमीद हारा गाहतहां के कहने पर लिये गर्गे बाहजहां के शासनकाल है नेहे की और ने बनें। यहाँ, सबंप्रयम यह कह दिया जाये कि जबसे इपूर्व कडन अपना 'अकवरनामा' लिखकर छोड गया था, तब से परवर्ती म्बर-मानव उसी प्रकार के तिथि-वृत्त-संख्कों की भरसक खोज में थे जो अवनी रक्तावनी लेखनी में घृणित, निर्मम और अत्याचारी शासनकाल को काज्यसम्बन्धः, धर्मात्मा-राज्य और उदारतायूणं शासनकाल के रूप में प्रत्कृत कर सकें, जैसारि अबुत फूबल ने बड़ी सफलतापूर्वक कर दिखाया था । शाहबहाँ को उपयुक्त काकित मुल्ता अब्दुल हमीद मिल गया, यह इस ज्य हे स्पष्ट इंस्टिकोचर होता है कि बिना किसी भी प्रकार की प्रमाण प्रम्नुद किये ही बहु हमें यह विश्वास दिलाने में प्रलोभित कर पाया कि बाहबहा ने नावमहत तथा दिल्ली का लालकिला बनवाया और मयूर-निज्ञानन का आदेश दिया। शाहजहां के पक्ष में भीर असंगतियों और

असम्भावित दुर्घटनाओं पर उसका बल देना अन्य सभी प्रकार के निष्पद्ध तथा संवासकील उतिहासकारी द्वारा ईस्वरीय सत्य के हप में ही पाना जाता रहा है।

नारतीय इतिहास की भयकर भूलें

"शाहजहां को ऐसे आदेश देने में कोई सकीच, लज्जा नहीं आती थी कि विश्वास-योग्य वर्णन लिखे आय" - यह इस तब्ब में स्पष्ट है कि जहानीर की मृत्यू के ३ वर्ष पश्चात् शाहजहां ने आजा दी थी कि एक नक्लो जहाँगीरनामा लिखा जाय और सभी दस्वारियों और कर्मचारियों की जबरदस्ती दिया जाय और उनको असली जहांगीरनामा की मूल-प्रतियां राज्य को वापिस दे देने को कहा जाय। ऐसा इसलिए किया गया था क्योंकि 'जहांगीरनामा' के संस्करण में शाहजहां के सम्बन्ध में अत्यन्त निन्द और निकृष्ट भाषा में उल्लेख है नयोंकि शाहजहां जहांगीर के लिए न केदल समस्यात्मक शिश् तथा उद्दण्ड पुत्र सिद्ध हुआ था, अपितु एक विद्रोही भी बन बैठा था जिसने अपने शासक-पिता के विरुद्ध बंगावत का झण्डा खड़ा कर दिया था। इस तथ्य के होते हुए भी बया यह बल देने की आवश्यकता अभी भी है कि शाहजहाँ के कहने पर मुल्ला अब्दूल हमीद द्वारा लिखा हुआ शाहजहाँ के शासन का लेखा प्रवंचना के अतिरिक्त और कुछ नहीं है।

सुलतान फ़िरोजशाह तुगलक के शासन से सम्बन्ध रखने वाली, शम्से-शीराज-अफ़ीफ़ द्वारा लिखित 'तारीख़ फ़िरोजशाही' रचना मध्यकालीन मुस्लिम तिथि-व लों में इतिहास-लेखन के समस्त नियमों की उपेक्षा करने

१ शाहबहाँ के शासन के लिबि-वृत्तों से सम्बन्ध रखते वाले स्वर्गीय सर एक । एम । डॉन्स्यट के मरकोपरान्त प्रकाशित पत्नों में वह भुल्ला · बब्द्व हमीद के उड़ाहरण में कहता है कि बादशाह शाहजहाँ ने इच्छा वहर को की कि अब्दूल फ़क्ल को जैली में ही मेरे शासन का इतिहास निसन बाना कोई व्यक्तिमिन बाव । शाहजहाँ के बासन से सम्बन्धित बब्द हमार के निवित्वत की और परीक्ष-निर्देश करते हुए गर एच ्म इंन्स्टिंट ने दुरल मनेन किया है कि "इस रचना के प्रति सर्वी-डिक क्रोनिक कर बान यह है कि लेखक की भीली उस अवसिश्चित नगर की है जो भारत में समध्य क्य में अबूल फजल और फैजी, दोनी माइका के क्षत्रित की की। इसकी लेली उसके मुरु (अबुल फाउल) के मनाम है: कहाद स्वरुषं, इस्ट बहुन और विनीती है।

१. जहाँगीर के शासन के तिथि-वृतों से सम्बन्ध रखने बाले, स्वर्गीय सर एचं ० एम ० इहिलयट के मरणोपरान्त प्रकाशित पत्नों में 'मा-असी छै-जहांगीरी' के लेखक कामगार खां का उद्धरण देते हुए कहा गया है कि अपने शासनकाल के तीसरे वर्ष में वह शाहजहां की प्रेरणा पर पह कार्य करने को उद्यत हो गया था (यह कार्य था कि जहाँगीर के निन्छ चब्दों ने गाहजहाँ की जो कुछ हानि की थी- क्योंकि शाहजहाँ ने अपने शासक-पिता के विरुद्ध बंगावत का झण्डा खड़ा कर दिया था-उसकी समाप्त कर दिया जाय)।

क्षीर मता में नवीदा असम्बद्ध होते के कारण अपने आप में अद्वितीय है। क्षेत्रक हमें बनामा है कि वह स्वम है द वर्ष का था जब सुलतान फिरोजशाह ने हो अगोक (प्रस्तर) स्तम्भ लगवाए । लेलक का पितामह सुलतान क्रिरोडगाह की आमु का ही था। अतः उसके अपने ही स्वर में लेखक का क्त मुत्यहीन प्रिड हो जाता है क्योंकि यह सुनी-सुनायी बातों पर आधारित है। नेसक कहता है कि, मेरे पिता ने मुझे बताया है "कि सुलतान फिरोज ने इनुना के एक और नतलुक नदी से दूसरी, ऐसी दो नहरें सिचाई के लिए ब्दबाबी थीं. उसने कई नगरीं की स्थापना की थी, राजमहल बनवाए थे और बोनियां हरे-भरे उद्यानों को ध्यवस्था की थी। ये गर्वोक्तियां उसी प्रकार की ह जैसी हम जपने बच्चों की सुलात समय परियों की कथा कहने वं प्रसोधन हें वहते हैं। यदि ये व्याजीवितपूर्ण कथन सत्य होते तो लेखक बहोदद ने जपने विता का नाम तेने की अपेक्षा श्रेष्ठ सूलों का उल्लेख किया हुमा। अक्षवाहें फैलाने बाले व्यक्ति सदैव किसी और की ओर इशारा कर दिया करते हैं।

किरोइमाह, बेरसम्ह अधवा अकबर जिन नहरों, सरायों, किलों, राज-वहना तका नगरों के निर्माण का दावा करते हैं, वे तो उनसे शताब्दियों पूर्व विद्यमान थे। निष्पक्ष तथा भविवेक अध्ययन से किसी भी निराग्रही वया निष्यक्ष पाठक को यह विज्वास हो जाना चाहिये कि वह मूल कारण, जिनने अकृष्ट होकर वे अन्बदेशीय आक्रमणकारी भारतीय-उपमहाद्वीप में कार्यक्षक और बहकहाते चले आए, शोषण, उत्पीड़न और नरसंहार ही ना। नारीके-फिरोबनाही' और 'फ्तुहाते-फिरोजशाही' में इसके पर्याप्त 等制有 ·

मध्यकार्नीत नेवारों की मत्य के प्रति पूर्ण अवज्ञा के एक उदाहरण के मन देश उनका ध्यान स्वय 'पृतुहाते-फिरोजनाही' के शीर्यक की और णकृष्ट करना बाह्ना हूँ । 'मृतुहान' फ़िरांखशाह की विजयों का द्योतक है किन्त आग्नर्यकारी तथ्य यह है कि अपने शासनकाल की बारों बढी लडाइयों में उसे बुरी तरह पराजित होना पड़ा या—दो बार बंगाल में लखनौटी के विरुद्ध चढ़ाइयों में और दो बार बट्टा के विरुद्ध मुँह की लानी पड़ी थी। उस लेखे में ऐसे बेहूदा वर्णन हैं कि किस प्रकार सुल्तान की "विजयी सेनाएँ पीछे भागती रहीं और 'पराजित' शत उनकी जान लेने के लिए बराबर पीछा करता रहा।"

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

आइये, अब हम शम्से-शीराज-अफ़ीफ़ की तारीख़े-फ़िरोजशाही का थोडा-सा और भी सूक्ष्म अध्ययन करें। उस तिथि-वृत्त में लेखक ने अनेक बार अपने ही विरोधी टिप्पण दिए हैं।' एक बार उसने कहा है कि फिरोज-शाह के ४० वर्षीय शासनकाल में जनता ने पूर्ण शान्ति, समृद्धि और सुख का उपभोग किया, किन्तु बाद में लेखक ने असीम कप्टों की स्थिति का वर्णन किया है जबकि खाद्यान्त दो रुपए का एक सेर भी नहीं मिलता था, और भूख से मरने वाले लोग अन्य किसी पुष्टिकारक खाद्य के अभाव में पुरानी खालों को उबालकर उनका पानी पीने के लिए बाध्य हो गये थे।

सुलतान फिरोजशाह द्वारा मूल स्थान में उखड़वाकर लगवाए गए दो अशोक-स्तम्भों का वर्णन करते हुएं लेखक हमें "विख्यात इतिहासज्ञों के प्रमाण-स्वरूप'' बताता है कि वे (महाभारत के बलशाली) भीम की वूमने की छड़ियाँ थीं, और उनके द्वारा वह (भीम) पशुओं की रखवाली किया करता या।<sup>3</sup> तारीख़े-फ़िरोजशाही, उसके लेखक और उसके विख्यात प्रमाणों की सर्वथा अविश्वसनीयता का यह एक अन्य प्रमाण है। अपनी जानकारी को वह एक बार पिता के नाम से प्रकट करता है और दूसरी बार अच्छे "इतिहासजों" के आधार पर, किन्तु उन अशोक-स्तम्भों को भीम की छड़ियां कहने में अपनी मूखंता का अनुभव नहीं करता।

उपर्युक्त लेखक उन उद्यानों, राजमहलों, नगरों और भवनों को एक सम्बी सूची भी देता है जो सुलतान फिरोजशाह द्वारा प्रस्थापित किए गये

<sup>े</sup> चम्ने-शागव-चर्यकः यो विस्ती नारीसे-फिरोजशाही से सम्बन्धितः कर एकः एकः इन्द्रियर के मरणोपरान्त प्रकाशित लेखा, जो प्रोफेसर दान दाउसम् द्वारा सम्पादिस है।

१. तारीखें फिरोजशाही का पृष्ठ =४।

के पुष्ठ ६२ से ६७।

<sup>&</sup>quot; का पुष्ठ ६१।

थे, और फिर अकरनात् ही रहस्तोद्धाटन कर देता है। वह अपने दावे की निस्मारता को धन्यक करने बाला वह टिप्पण अनायास ही दे देता है जिसमें निस्मारता को धन्यक करने बाला वह टिप्पण अनायास ही दे देता है जिसमें कहा क्या है कि मुनतान ने उन स्वस्भों को अपने मरणोपरान्त स्मारकों के कहा क्या है कि मुनतान ने उन स्वस्भों को अपने मरणोपरान्त स्मारकों के कहा क्या है कि मुनतान ने उन्न स्वस्भों को अपने मरणोपरान्त स्मारकों के एक बात करने वाले बातक को राज्यानाहों और दुर्गों की स्थापना करने का दावा करने वाले बातक को प्राचन करने स्मारक के निर्ण का किरों के स्तस्भों को उन्न इवाकर लगवान की अपने स्मारक के निर्ण का किरों के स्तस्भों को उन्न इवाकर लगवान की अपने स्मारक के निर्ण का किरों के स्तस्भों को उन्न इवाकर लगवान की

XBT.COM

विकल बर्ग में मध्यकालीत मुस्लिम तिथि-यृद्धीं, जामकों के तिथि-बन्धे और तनके लेक्कों की उन प्रत्यों को निष्यने की प्रेरणाओं का स्थूल विकल भी इतिहास ने विद्यादिया की यह विक्वास दिलाने के लिए पर्याप्त दोना बाध्य के भारतीय इतिहास के प्रत्य इन अविक्वसनीय तिथि-वृद्धीं पर बाध्यीय होने ने कारण मामग्री-विषयन तस्त्व की दृष्टि से घोर बृद्धियों के प्रत्य में विविक्त अन्य दृष्टियों में लिखे हुए होने के कारण, यदि सहरे ऐस्लिक्स सामग्री उनसे है भी, तो वह केवल संयागवण ही है। वे तो अवसरवादियों द्वारा स्वार्थ-साधन के लिए लिले गये थे। इस प्रकार, स्वारं इनके लेखकों ने भी प्रन्थों को गम्भीर विचारणीय-सामग्री की दृष्टि से नहीं लिखा था। उनका अर्थ तो केवल तत्कालीन प्रयोजन सिद्ध करना था—अर्थात् सत्ताधिकारी का मनोरंजन एवं उनकी कृपा का अर्जन। अथवा जहीं इन तिथि-वृत्तों को वाद्याहों द्वारा लिखा गया या उनके निर्देशानुसार लिखाया गया माना जाता है, वहां उनका प्रयोजन यही या कि प्रजा और कर्मचारियों को विचण किया जाय कि वे सरकारी प्रचार और द्वपोरक्षों की घोषणाओं में भयावह अनुभव और इनदिन अत्याचार के कच्टो व उनकी स्मृतियों को भूलाकर सरकारी मत को दुहराते रहें। इन जाली, बढ़े तिथिव्वृत्तों और स्मृति-ग्रन्थों पर आवांछित विश्वास रखने के कारण, यह कोई आवच्ये की वात नहीं है कि हमारी मध्यकालीन इतिहास-पुरतकों भी असंदिग्ध भयकर भूलों से भरी पड़ी है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूले

मेरा मत यह नहीं है कि मध्यकालीन मुस्लिम तिथि-वृत्तों और शासकों के स्मृति-ग्रन्थों को एकबारगी तिरस्कृत ही कर दिया जाय। तत्कालीन लिखित सामग्री के रूप में वे, मध्यकालीन इतिहास की पुनरंचना में अत्यधिक सहायक हो सकते हैं। यदि और कुछ न भी हो तो, जैसाकि ऊपर कहा ही जा चुका है, वे उलटे निष्कर्ष के लिए लाभदायक सिद्ध हो ही सकते हैं। अनेक बार जाली दस्तावेज भी अत्यन्त महत्त्वपूर्ण सुराग का पता दे देते हैं। कहने का अभिप्राय यह है कि वे सत्य-अभिलेखों से कीसों दूर हैं।

अतः, में आणा करता हूँ कि सत्य के पक्षपाती तथा मध्यकालीन भारतीय इतिहास के विद्यार्थी व विद्वान महानुभाव इन मध्यकालीन मुस्तिम तिथि-वृत्तीं और प्रासकों के स्मृति-ग्रन्थों का अत्यन्त सावधानीपूर्वक एपं अत्यन्त सूक्ष्म विवेचन करेंगे। उन प्रन्थों में जिन-जिन स्थानों पर बल दिया गया है उनकी सूक्ष्म-परीक्षा तथा जांच-पड़ताल करनी आवण्यक हैं। चिट्ट-कारिता, आत्म-प्रशंसा और शेखीपूर्ण दावे वाले विवरणों को तब तक स्थीकार नहीं करना चाहिए जबतक कि उनकी पुष्टि अन्य स्वतन्त्र साक्ष्यों में न हो जाय।

यह भूलाना नहीं चाहिए कि वे सभी ग्रन्थ संदिग्ध, घिसे-पिटे दावे करते हैं कि भिन्न-भिन्न शासकों ने अपनी प्रजा पर अत्यन्त उदार सिद्धान्तों से

१ नारीके फिगारणाही मा पृष्ट २४ ।

XOT.COM.

राज्य किया कि वे जामक सहान् अन्तेषक थे, और उन सभी ने नहरे णुटबायी, और सरावे, सहकें, राजयहत्त तथा किले बनवाए।

वदि मध्यकालीन अस्तिक तिथि-वृत्ती तथा शासकों के समृत्ति-ग्रन्थों का उनमें पहिले के बोचे गये जन्धविष्यास के स्थान पर यहाँ सुझायी गयी। ट्रिंग्ट और व्यवधानों से अध्ययन किया जाय, तो मुझे निश्चित प्रतीत होता है कि भारतीय मध्यकालीन इतिहास की पुनः लिखना आवक्यक होगा।

भयंकर भूल : क्यांक-४

### स्थापत्य का भारतीय-जिहादी सिद्धान्त धाम-माल है

भारतीय इतिहास परिशोध में प्रविष्ट एक अन्य भयंकर भूल तथा-कथित भारतीय जिहादी स्मारकों के अस्तित्व और उन्हीं पर आधारित तथा-कथित सिद्धान्त की रचना में अन्धविष्यास प्रकट करना है।

जैसा हम पहले ही देख चुके हैं, ताजमहल, हुमायू का मकबरा, अकबर का मकबरा और तथाकथित कुतुब-मीनार सहित सभी मध्यकालीन स्मारक मुस्लिम-पूर्वकाल के राजपूती भवन है। उनमें से कुछ में जो जिहादी तत्त्व है पह केवल 'अरबी' की खुदाई और कुछ अनावश्यक अन्तः क्षेप करने तक सीमित है। यह तो ऐसा है जैसे कोई किसी के भांडे-बर्तन चुरा ले और उस-पर अपना नाम लिखा ले। ऐसा कर लेने पर भी, वस्तु के हथिया लेने के माध्यम से प्राप्त स्वामित्व और उसके परिणामस्वरूप उस पात्र पर नाम को खुदाई-लिखाई होने पर भी उस व्यक्ति को उस पात के निर्माण का यश-श्रेय नहीं दिया जाता है। इसी प्रकार, मध्यकालीन स्मारकों को अपने अधीन कर उनमें कुछ परिवर्तन कर देने वालों को स्मारकों के निर्माताओं का श्रेय नहीं दिया जा सकता।

स्थापत्य के भारतीय-जिहादी सिद्धान्त का मूल इस अन्धविश्वास में है कि ताजमहलतथा अन्य स्मारक इस या उस मुस्लिम शासक के द्वारा बनबाए गये थे। चूंकि हम पहिले ही सिद्ध कर चुके हैं कि ताजमहल तथा अन्य मकबरे व मस्जिदें मुस्लिम-पूर्व युगों में भी राजपूत राजमहलों और मन्दिरों के क्य में विद्यमान थीं, अतः स्थापत्य के भारतीय-जिहादी सिद्धान्त का कोई आधार नहीं है।

प्रदिहम भारतीय-विहादी स्थापत्य सिद्धान्त' का विश्लेषण करें, तो इसका वर्ष होता है 'बारलीय' सेली में ''अभारतीय अर्थात् जिहादी'' लोगों शास निवित स्मारक । इस प्रकार, इस सिद्धान्त की संज्ञा का अन्तिनिहित बर्व स्वव वह न्वीकार करता है कि स्मारक पूर्ण रूप में भारतीय, हिन्दू, माजपूत, स्रांटिय जीकी में बने हैं। जब यह स्वीकार कर लिया जाता है, तब हैवन मुद्ध की बात सेव इतनी रह जाती है कि वे स्मारक वया वास्तव में बिहारी नोगों ने बनवाए थे, अबबा उनका अस्तित्व इन लोगों के भारत पर जारमण करने ने पूर्व भी था। और यह सिद्ध करने के लिए हम पहिले ही बदुर माला में नाइचे बस्तुत कर चुके हैं और अभी भी बहुत सारे अन्य ब्रमाण उपलब्ध कर सकते हैं कि जिससे यह सिद्ध होता है कि इन स्मारकों वे ने अवेक वृक्तिम-पूर्व काल में ही विद्यमान था।

उन भ्रमपूर्ण निद्यान्त ने न केवल भारतीय इतिहास-ग्रन्थों को दूषित रिका है, अपितु इसके कीटाण स्वापत्य-सम्बन्धी पाठ्य-पुस्तकों में भी प्रविष्ट हो को है। ब्ल. इसके सम्बन्ध में झुठी भावकता की पूर्ण रूप में दूर करना ब्लब्बर है। पृतपूर्व, बर्तमान तथा भावी बास्तुकला-विशेषज्ञ लोग कदाचित् जनमें ब्यक्साय की मूल-धारणा की धनका देने तथा उसकी छोड़ने में हताश मनुमद करें। इम उनकी जाम्बासन देना चाहते हैं कि यह कार्य इतना विज्ञान नया हुक्तर नहीं है जितना दिखाई पड़ता है। करने की बात केवल इनहीं बर है कि बड़ों भी कहीं भारतीय मध्यकालीन स्थापत्य का सन्दर्भ हो, इहा कही स्वापन्य-पाठ्य-पुस्तको से 'जिहादी' शब्द को हटा दिया काद । इक स्थापन्य का विगृद्ध भारतीय भश्यकालीन स्थापत्य समझकर अध्ययत किया जाते, एन्डर्स दिया जाये और जो भी कुछ थोड़ी-बहुत जिहादी निकालिया है ज्या कर्यो-कुदाई तथा बहुर्ग-तहां कुछ-कुछ लगा देना, उसकी बहु माना कार कि बहु परिवर्तन तब किये गये थे जब नगरों पर चढ़ाई रत्य समय हत भवना व कुछ पत्त्वर इंचर-इंचर गिर ग्ये थे, अथवा धार्मिक-

क्तेब अन्य मुक्त विकार भी है जो भारतीय-जिहादी स्थापत्य-सिद्धान्त द बुसबून व मुहे बुमोबर बिनकाने में इसारी नहायता करते हैं—

(१) केष्ट्रण्यम् अवत्रहनी तथा अन्य विदेशियों ने भारतीय नदियों

पर बंधे घाटों और भव्य, श्रेष्ठ और विमाल णिल्प-निर्माणों की देशकर आइनमं की भावना व्यवत की थी। उस आक्नयं में अल्तानिहित थी इनके ममान भवन-निर्माण की अयोग्यता की भावना।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

- (२) णिल्पकला में नैपुण्य के लिए पीढ़ियों से पुष्ट और सावधानी-पूर्वक पोषितः, अभ्यास की गयी विशिष्ट उच्च-विकसित प्रतिभाएँ पूर्व-कल्पित होती हैं। पूर्व एशिया से आक्रमणकारी के एय में आए राक्षस तो केवल अणिक्षित, असंस्कृत, जञ्चन्य आततायी थे जो मार्च-युद्ध के जन्य किसी भी मानव-कना से रहित थे।
- (३) उच्च शिल्प कलात्मक मेधा के लिए सहज-वृत्ति की एक दिणिष्ट मुसंस्कृत-स्थिति, स्तर पूर्व-कित्पत है। अभूतपूर्व वर्षरता के कृर-कर्म करने वाले आक्रमणकारी अच्छे, कलात्मकता-सम्पन्न निर्माताओं के लिए मूल रूप में अनिवायं आवश्यक तत्वों से अछूते थे।
- (४) वदि आक्रमणकारी सचमुच ही महान् निर्माता थे, तो निर्माण करने के लिए उनके पास अपने ही विशाल रेतीने भूखण्ड पड़े थे। अन्य भू-प्रदेशों को अपने अधीन करने में अतिक्रमण तथा अत्यन्त घुणा-भाव उत्पन्न करने का जोखिम उन्होंने न उठाया होता।
- (५) यदि आक्रमणकारी वास्तव में ही महान् भवन-निर्माता होते, तो उन्होंने भवन-निर्माण की हिन्दू-शैली का अनुकरण न किया होता।
- (६) यदि वे स्वयंज्ञान से यथार्थ रूप में ही महान् भवन-निर्माता होते, तो जैसाकि 'प्रम-वण समझा जाता है, उन्होंने स्थापत्य की भारतीय गैली पर केवल अपनी तवाकथित मेहरावों और गुम्बदों को ही न थोपा होता। भारत में, गुम्बदों और मेहराबों की जैली पूर्ण रूप में भारतीय है। इनको भारत में विदेशियों द्वारा नहीं लाया गया। जो भी कोई अपनी गुम्बदों और मेहराबों को लाता, वह उनके नीचे की भवन-संरचना भी साथ-माय लाता क्योंकि ये दोनों कलाकृतियाँ किसी नीले की भवन-सरचना पर आधारित हैं। जिहादियों ने केवल गुम्बदों और मेहराबों को ही हवा में तो विकसित नहीं किया होता। यदि उन्होंने बास्तव में गुम्बदों और मेहराबी की अपना कोई विभिन्द प्रकार विकसित किया होता, तो नींब से ऊपर की और उनका अपना ही विशिष्ट भवन का प्रकार होता।

175

XAL.COM.

(०) विवयी एतिया मौर भारतीय स्मारकों में मिलने वाली कोई भी समानता रूग तत्व के कारण है कि भारत में हिन्दू-भवनों के अनुह्रप वनकरे और यहिन्दे बनारे के लिए भारतीय जिल्पानों को मौत के घाट उकार हिए जाने का भड़ दिलाकर तैमूरलग तथा अन्य लोग भारी संख्या में इन नीकों को अधने मूल देश ने मरी थे। तेमूरलंग ने यह बात आत्म-जीवनी ने स्थानकर को है।

(=) बहुत ही अबुक्तियुक्त रूप में कहा जाता है कि चूँकि अधिकांश कारोगर इत्यारि हिन्दू जवना भारतीय थे, इसीलिए 'मुस्लिमों द्वारा आज्ञा-वित होते के रक्ष्याद भी वे स्मारक हिन्दुओं के अंगीभूत लक्षणों और विशेष-काओं से प्रोग पट है। यह केवल बाक्छल है। भारत के ब्रिटिश शासकों ने भौ हिन्दू को क्षित्रम धर्मिकों तथा कारीगरों द्वारा अपने गिरजाघरों का नियाण करवासा है, हिन्तु इन गिरबायरों में हिन्दुओं अथवा मुस्लिमों के जगीपुत नक्षणों का योडा-मा भी चिह्न शेष नहीं है।

(१) स्काप्त के भारतीय-जिहादी सिद्धान्त के प्रचारकों ने कुछ लमुक्किन कर दिया है। अपने इस चायक निकाल को न्यायोजित ठहराने के लिए वे यह भी कहते थे कि इन न्यानकों ने निर्माण को आजा देने वाले मुस्लिम आक्रमणकारियों ने केवल बरो-बरी बार्ट बना दी यो, और बंद बार्ते हिन्दू कारीगरों और श्रमिकों पर ही छोड़ दो भी कि दे चाहुँ तो अपनो इच्छा के आलंकारिक नमूने आदि बनादे। को एवं में भूना दिया जाता है कि ऐसा करना असम्भव है। प्रथमक वे प्रकार मुसलमान इन विशेष आदेशानुसार निर्मित भवनो पर हिन्दुआ ने किसी की जन्म के जिए अनुमति नहीं दे सकते थे, क्योंकि उन्हें ि तो हिन्दु-अगोपूत-नक्षण, असंकरण एवं चित्रण करना अभिशाप वा। इसरी बात यह है जि कोई भी कलाकार अथवा वास्तुकलाबिद् किसी वन इमाय को वहा वहाँ बातें बताकर ही सन्तुष्ट नहीं हो सकता । वह तो व्यक्त की बॉल्ड अस्कारी, विवरण देवा ही। तीसरी बात यह है कि जब ति को सबत के विश्वाद कार्य में इसारों अधिक द कारी गर काम कर रहे हो। अत और इत्य-कार्य के जिल उनकी है। इच्छा गर शेम काम को छोड़ दिया बार न मान्य एक्ट में राज्य सांव अम होगा और कुछ नहीं, वर्धीक

हजारों कारीगर तो भिन्त-भिन्न पृष्ठभूमि कलात्मक-परिपक्वता एवं चित्त-बत्ति के होंगे। इसके अतिरिक्त, वे कारीगर तो हिन्दू और मुसलमान, दोनों, का ही सिश्रण होगा। और यदि उनको अपनी ही इच्छानुसार नमून की छोड़ी-मोटी पूर्ति करने की छूट दे दी जाये, तो परिणाम केवल अध्य-वस्था ही होगी, और कुछ नहीं।

भारतीय इतिहास की मयंकर भूलें

बास्तुकलाविद् कारीगर को निर्माण योजना का अन्तिम विवरण तक देता है। किसी भी मनुष्य को अपनी इच्छानुसार नमूने और प्रचार में कुछ घटा-बड़ी करने की अनुमति नहीं दी जाती। यह अव्यावहारिक है। यह आन्ति उन पश्चिमी विद्वानों द्वारा प्रचारित है जो उन तथाकथित मुस्लम-स्मारकों में पूर्णकृषेण हिन्दू-योजना एवं तमून के अस्तित्व का स्पष्टीकरण देने में असफल रहे हैं।

(१०) यह कहने की आवश्यकता नहीं है कि बाजे वाले तो पैसा देने वाले की इच्छा के अनुसार ही संगीत की धुनें बजाते हैं। इसका अर्ध यह है कि अलंकार पूर्ण संरचना के हिन्दू-प्रकार के आदेश किसी भी प्रकार मुस्लिमों द्वारा नहीं दिये जा सकते थे। यदि उन्होंने उन संरचनाओं के निर्माणादेश दिए होते, तो निश्चित है कि उन्होंने उन भवनों की शैली पूर्ण-ह्यंण अपनी (मुसलमानी) ही रखी होती।

(११) यदि मध्यकालीन भवन मुस्लिम कलाकृति रही होतीं, तो। उनकी चूड़ियों और अन्य सजावटों के स्थान में उस प्रकार के तोड़-फोड़ के चिह्न न मिलते, जिस प्रकार तथाकथित कुतुबमीनार और उसके आस-

पास चारों ओर की संरचनाओं में मिलते हैं।

(१२) तथ्य रूप में पूर्व एजिया स्थित मुकबरे और मस्जिदें पूर्व-कालीन भारतीय मन्दिर और राजप्रासाद है क्योंकि वह तो पहिले ही सिद्ध किया जा चुका है कि भारतीय शासन कभी अरेबिया नक फैला हुआ था। ममरकन्द-स्थित तथाकथित तैम्रलंग के मकवरे में सूर-सादूल की शिल्प-कारी प्रमाण है कि तैमूरलंग तत्कालीन भारतीय राजमहल में दक्षनाया हुआ है बयोंकि सूर-सादूल तो संस्कृत शब्दावली 'सूर्य-शार्ट्ल' है जिसका अर्थ भूषे और सिंह है -- जोकि तथ्य रूप में वह शिल्पकारी है ही।

(१३) यदि अन्य देशीय शासकों ने बास्तविक रूप में स्मारक ही

वसावे होते तो उन्होंने देवल मकबरे और मस्चिदें ही न बनाये होते । उनके

क्याकृष्य जैकडों सहस भी बनाये होते । (१४) आकनवनारी हो वहां शोषण और स्वामित्व करने आए थे,

वर्नोका बहाने बौर परिधम करने के लिए तो नहीं। (११) अन्दरत आकासक तथा प्रतिरक्षात्मक आन्दोलनों, परस्पर

क्ष्माहकारी हुद्दी और किलावों के कारण उत्पन्न घोर अगान्ति और वत्त्वको का सहय ही उनका सम्पूर्ण राज्यकाल रहा है। अतः उन लीगों के यस्म विकास प्रवन्तिः वनाने के आदेश देने के लिए न तो समय ही या और

(१६) पारक के जन्म देगीय मासकों के पास विणाल भवनों के ल्यांन के बादेन देने के लिए विमुल धन था ही नहीं । लूटने-खसीटने तथा ल्यों इस हारा संबद्धीन समस्त धन अनुवरीं, फ़रियाद करने वाले सरदारीं कड़ा बासारकपूर्व हरमा के माधियों के अतिरिक्त ब्यय प्रधान चढ़ाइयों को कुमिल्य करने में बहुत्वा पहना था। जैसाकि विन्सेंट स्मिय और डॉ० बार्यामंदिनात पीवान्तव कहा है, एक बार अकवर के कोषागार में वेक्य १० वर्ष की करणन्य-सामि औ नहीं गही थी।

(१०) मृन्तिम जाकान्या विस्त-किन्न राष्ट्रीयता वाले व्यक्ति थे; यथा बनगर, कामी हुने, बन्द बनार, उन्देश और अवीसीनियन । शाहजादे विकार पुतानों तक विकास स्तरों के मी होने के कारण सभी लोगों के त्यत्र वे विहास स्वारकों को — मधी महत्वरी और मस्तिदी तथा सभी के का जानेनारिक हिन्दु-मैती य -- बना देने का आदेश देने के लिए कोई उत्ता तथा प्रतान नहीं हो जबना या। यहीं तथ्य, कि इस विविध-वर्ग इाय हिंडने इक्कार वर्ष ने बंधिक कालखंड में निमित विचारित सभी भवन क्षा कर्न कर्न कर के सिंद करना है कि वे सद परिवर्तित हिन्दू-भवन

(१८) व्हें बच्हें शास्त दे ११०० क्योंक राज्य में मुस्लिमों में हिन्दू न्यान्त्रका व द्वाना कर किलेब करिय स्थान हुई होती, जैमाकि ध्रमयण न्य करता है के बहरता में पह देवता स्टबान देन चुका होता और इन र कर कर के के किया है है जूननात. भिल जाते जो अपनी मिस्जिदों और अपने मकानी को हिन्दू-मन्दिरों और हिन्दू-घरों के नमृते पर ती बनवाते; किन्तु हमें जो दीस पड़ता है वह बिल्कुल भिन्न है। एक भी आजनिक मस्जिद में धरातल से लेकर शीर्ष तक कोई भी हिन्दु-अगीभूत लक्षण या चिह्न दिखाई नहीं पड़ता है। यह तो और भी प्रमाण है कि उन लोगों ने कभी हिन्दू-शैली अपनायी नहीं। अतः आज जो भी हिन्दू-शैली-यकत मस्जिदें और मकबरे हैं, वे सभी तस्य रूप में पूर्वकालिक हिन्दू-भवन हैं जो मुस्लिम उपयोग में बलात् ले लिए गये।

(१६) यह तर्क दिया जाता है कि मुस्लिम लोगों ने हिन्दू-भवनों की गिराया और फिर उन्हीं भवनों की सामग्री से अन्य (मुस्लिम) भवन बनबायें। स्थापत्य के भारतीय-जिहादी-सिद्धान्त के पोषकों के सम्मूख जो अव्याध्येय अनेक अयुक्तियां प्रस्तुत होती है, उनका समाधान करने का यह एक प्रयतन माल है।

आइये, हम थोड़ी देर के लिए मान लें कि तथाकथित कुत्वमीनार एक हिन्दू-भवन है। यदि कोई मुस्लिस विजेता इसकी गिराकर, इसी की मामग्री से अन्य भवन-निर्माण का इच्छुक हो, तो या तो वह इसके धरातन मे ही इसके जिखर तक को विस्फोट से उड़ा देगा अथवा असमाप्य पंक्ति ने कारीगरों को बोटी पर भेजेगा कि वे इसका एक-एक पत्थर उखाड़कर नीचे तक ले आएँ। फिर उसको इनकी कमसंख्या लिखनी पड़ेगी तथा इनकी कमानुसार पंक्तियाँ व्यवस्थित करनी पहेंगी। यह दुष्कल्पनाशील मास है क्योंकि इसमें णक्ति, समय और धन का अतिब्यय समाविष्ट होगा। उखाई हुए पत्थरों में से अधिकांश तो उखाडने और धरने की इस प्रक्रिया में ही विकृत हो जाएँगे और फिर आगे उपयोग के लिए अयोग्य हो जाएँगे। मन्पूर्ण संरचना को गिरा दिए जाने पर, नये प्रकार के भवन के लिए सारी नींव खोदनी पड़ेगी। चूंकि कुतुबमीनार एक गोलाकार संरचना है, इसलिए इसके पत्थर किसी भी वर्गाकार या आयताकार संरत्तना के अनुपयुक्त होंगे। इसका अर्थ यह है कि एक कुतुबमीनार की गिराकर उसके स्थान पर उसी मामग्री से केवल वैसा ही स्तम्भ बनाया जा सकता है। और ऐसा ती कोई निवृद्धि एवं महामूखं ही होगा जो एक विशाल स्तम्भ को गिराकर उसी के अपना पर, केवल अपनी घृणित मानसिक गान्ति के लिए, एक-एक पर्ट

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

वनकर किर से बंदा ही स्वस्थ बनवाये । और यदि ऐसा कोई कार्य किया वनकर किर से बंदा ही स्वस्थ बनवाये । और यदि ऐसा कोई कार्य आकारों को शासा है तो उसका निर्माण-क्षेय, भक्त की कप-सवजा करने के लिए तो, व अनुकर प्रकर्त को कार्टन और उनकी कप-सवजा करने के लिए तो, व अनुकर प्रकर्त को कार्टन और उनकी कप-सवजा करने के लिए तो, वनके प्रक-दिस्तामों को ही देना पड़ेगा । इसमें भी बटकर बात यह है कि जन्मे प्रक-दिस्तामों को ही देना पड़ेगा । इसमें भी बटकर बात यह है कि जन्में पूर्व के विराद वर्ष स्तम्भ के मनवे में कुतुबमीनार की किरपत विराद वर्ष प्रकार मिराये जाने की प्रक्रिया प्रवर्तका की असम्भव ही होगी क्योंकि इस प्रकार गिराये जाने की प्रक्रिया प्रवर्तका की असम्भव ही होगी क्योंकि इस प्रकार गिराये जाने की प्रक्रिया के हान्य करने के किर नहीं । यह तो सामान्य अनुभव की ही बात है जन्मी कार्य के करने के तिए जने हुए पट्टे भी तबतक ठीक नहीं बैठते, कि दक्ता की इस करने के तिए जने हुए पट्टे भी तबतक ठीक नहीं बैठते, कि इसके के उनका कमाक सावधानी पूर्व के ठीक न देखा गया हो ।

(२०) एर अस्थान महत्त्वपूर्ण विकारणीय बात यह है कि पद्मिप बारत में बाँद विकार और विद्वतापूर्ण शिल्प-शास्त्र अर्थात् स्थापत्यकला का विकान रहा है, तथापि उसीके अनुक्ष्य ऐसी कोई दस्तु प्राचीन अथवा सावकातीन सुन्तिम-संसार में उपलब्ध नहीं है।

बहि कोई समुदाय स्थापत्य कलात्मक अतिभा का दावा करता है तो इसके पन ऐसे मौतिक पन्य होने बाहिने जिनमें संरचनात्मक रूपों और निर्माय-कार्य में व्यवहृत सामग्री को सामग्री, क्षमता का विशाद वर्णन हो। गर्यान क्या सञ्चक्तनीन ज्ञान में ऐसा बाह्ममय था। आक्रामक मुसलमानों ने ऐसा कोई जान कराय नहीं था।

इतने भी पर का आगे जारूर हम कह मकते हैं कि किसी उच्च-प्रतिकारण सनापूर्ण व्यक्तित्व से सम्मन्त होना तो दूर, आक्रमणकारी सुन्दिक केनाएँ को अधिकालतः औकक्षित जाहिलों से भरी पड़ी थीं।

वर सहत्वाकीन भारतीय स्वारको और पश्चिम एशिया के मुस्लिम स्वारको दे बन्दार बाँद कोई भी सभानता है, ती वह इस बात का स्पष्ट स्वार है कि वे स्वारक भी भारतीय भवन-निर्माण-विशेषज्ञों, इंजीनियरी क्या कार्यकों को महाबदा वे ही बनाये गये थे।

दृहरमा राजनी जीर नेम्हरमा ने आजमणों के बर्णनों में यह पूर्णहर में न्होंकार कि एका है जब के नहने हैं कि भारतीय राजप्रासादीं, मन्दिरीं कि नहीं के भारते के हिन्दरना कीर भवाना से सम्मोहित होकर के, सामान्य इय में निपट बर्बर लोग भी, सामान्य नर-संहार से प्रतिभावान कारीगरीं और तकनीकियों को केवल इसीलिए छोड़ दिया करते थे कि उनको मृत्यु-भय दिखाकर पहिचमी एशिया की भूमि पर ले जाते थे, जहां वे भारतीय . उमारकों की तुलना-योग्य मकबरे और मस्जिद बनाए।

अतः, हमें आज प्रचलित विचार-प्रवाह को विलोम-गीत प्रदान करनी है, और इसकी अपेक्षा कहना यह है कि मध्यकालीन भारतीय भवनी का हप-रेखांकन य निर्माण मुस्लिम स्थापत्यकार तथा इंजीनियरों द्वारा होना तो दूर, ये तो भारतीय लोग ही थे जिन्होंने पिष्टचमी एशिया-स्थित स्मारकों का निर्माण किया था।

(२१) ध्यान में रखने की एक अन्य वात यह कि विद्यमान मंभी भारतीय मध्यकालीन स्मारक भारतीय शिल्प-शास्त्र के स्पष्ट निर्देशानुसार बने हुए हैं बाहे वे बाह्य रूप में मकबरे और मस्जिद दीख पड़ते हों। भारतीय स्मारकों की यात्रा करने वाले आगन्तुक लोग शताब्दियों के भ्रमणानुभव के कारण गुम्बद-युक्त भवनों के वर्गीय, आयताकार अथवा अप्टकोणीय प्रकारादि को मुस्लिम मकबरों और मस्जिदों का अविभाज्य अग मानने लगे हैं। कदाचित्, सम्पूर्ण विश्व में यह ऐसा अद्वितीय उदाहरण है जहाँ अभिलेखों के सुठला देने, भवनों के अन्दर श्मशान-सदृश मृद्राशियों के हैर लगा देने और हिन्दू-प्रतिमाओं पर मेहराबें थोप देने से ही शिल्पशास्त्र के विद्यायियों सहित समस्त विश्व को भ्रमित किया जा सकता है जिससे कि वे यह भूल जाते हैं कि ये भवन पूर्णक्षेण हिन्दू-निर्देशों के आधार पर बने हैं, और यह स्मरण रखने लगते हैं कि ये सब मुस्लिम मकबरों और महितदों के रूप में निर्मित होने के लिए आजापित थे।

(२२) कतिपय व्यक्ति ऐतिहासिक स्थापत्य के विषय में बड़े संभ्रमपूर्ण विचार रखते हैं। जैसेकि, पहले तो वे यह बात आगृह से प्रतिपादन
करेंगे कि ताजमहल आदि इमारतों के गुम्बद, भीनारें, कमानी दरवाज
भादि पूर्णतया इस्लामी शैली के हैं। किन्तु उन्हें जब यह बतलाया जाता है
कि वे तो सारी हिन्दू स्थापत्य कला कि बिणिष्टताएँ हैं तो वे लोग झट
अपनी भूमिका बदलकर यह कहना प्रारम्भ कर देते हैं कि कारीगर हिन्दू
भीने के कारण हिन्दू णैली की मस्जिदें, कबरें बन गई। इसपर ऐसे व्यक्तियां

ाइस बात का समरण दिलाना आवश्यक हो जाता है कि उन्होंने सकायक अनम पविचा बदल दिया। प्रारम्भ में उनका कहना था कि स्थापत्य शैली इस्तामी है। किन्तु बद उनको बतलाया जाता है कि उन भवनों का निर्माण वस्कृत बन्दों के आधार से हुआ है तो वह कहने लगते हैं कि कारीगर हिन्दू होने के कारण हिन्दू झँजों के भवत बनना अनिवार्थ था। ऐसे बदल तक

पद्धति को क्या कहा जाये !

(२३) जपर दिए गये तकं-पद्धति में दूसरा एक दोष छिपा हुआ है के वनसाधारण की जानकारी में नहीं है। वह दोष इस प्रकार का है कि न्वय उल्लामी इतिहासकार एक भी इमारत का श्रेय हिन्दू कारीगरी को नहीं देते । मुसलमानों के कथनानुसार सारे ऐतिहासिक भवनों के रचयिता हमोट एकदी, मेहदिस, अमानतलान आदि,मुसलमान थे। जब स्वयं मुसल-मान इस बान को नहीं मानते कि कारीगर हिन्दू थे तो अन्य लोगों को अपने हो यन में यह तुक लगाना कि कारोगर हिन्दू होने से शैली हिन्दू बन गई, वृद्धिमानी की बात नहीं है।

(=४) इसरी एक महत्त्वपूर्ण बात यह है कि कारीगरी तो पैसे देने बाने अनी को सबी को होती है। मजदूरी करने वाले कारीगर की वहाँ कोई चुक्काई होती ही नहीं है और नहीं कोई कारीगर अपनी मनमानी कर नवता है। धनों के बाजानुसार काम करेगा तभी मजदूरी, वेतन इत्यादि वी ज्या

(२१) और एक तकं यह है कि कारीगर तो इमारतें बनाते-बनाते नगरी वे बा देश के विविध भागों में जाते रहते हैं। तत्पश्चात् उनके बनावे मनामें व वा मकान-मानिकों से उनको कोई सम्बन्ध नहीं रहता। व्याप्त विमा एक इमारत का द्वीचा कारीगरों ने अपने दुराग्रह के अनुसार बदाने में उन्हें नादा जीवन समाधान सित्ते ऐसी वास्तविकता नहीं है।

(२६) इमारन बनाने बाले कारीगर मैं कहीं हीते हैं। उनमें से प्रत्येक क्वींक वरि प्रवर्ग मनमानी वे दमारत में जो चाहे परिवर्तन करता रहे ती लगडेवाडो व इमारत कमी बनेगी ही नहीं । इमारत बनाने के लिए सामग्री बद्धा-बवा व्यक्तवक् है, इसका निक्वच नहीं हो पाएगा और इस प्रकार कोई कारीमर अपनी क्या नहीं सकेगा। अनग्य मध्ययुगीन कारीगर अपनी मर्जी के अनुसार इमारत के ,आकार-प्रकार बनाया करते थे, यह धारणा निराधार है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

(२७) अंग्रेजों के फुट, इंच आदि अपने नाप हैं, हिन्दुओं के 'यव-अंगूल-हस्त आदि नाप हैं। मुसलमानों के अपने कोई नाप किसी ने कभी मृते हैं ? जिसके अपने कोई नाप न हों वह इमारते क्या बनाएगा ? मुमल-मानों को जलसिचन यानि फब्बारे बनाना, नहर निकलवाना, नदी किनारों पर घाट बनाने की कला अवगत नहीं थी क्योंकि उनके देशों में पानी का बड़ा अभाव है, विद्या बन्द हो गई थी, मारकाट, लूटपाट, खणामद या करान-पठन यही प्रमुख व्यवसाय रह गये थे, शिल्पकला के उनके कोई ग्रन्थ नहीं थे और न कोई नाप हैं। ऐसी अवस्था में यह कहना कि उन्होंने नहर खदवायीं, बाग लगवाए, फब्बारे बनवाए और दरगाहें और मस्जिदें बनवाई, इतिहास की बड़ी भूल है। With the Lawrance of Arabia यन्थ के अमरीकी लेखक लिखते हैं कि अर्बस्थान के रेतीले, बीरान प्रदेश में अन्तर नापने की परिभाषा water hole में water hole है। यानी एक स्वान ने दुसरा स्थान कितनी दूरी पर है यह जतलाते समय वह मार्ग में लगने वाला झीलों का उल्लेख कर कहते हैं कि फलाना स्थान तीन झील या चार झील दूरी पर है। इस्लाम ने मध्य एशिया के देशों के बाशिन्दों की इस तरह पिछड़ी अवस्था में पहुँचा दियां जबकि वे लोग इस्लामपूर्व समय में वैदिक धर्मी होने से बड़े उन्नत थे।

इन तथाकथित ऐतिहासिक, शिल्प-शास्त्रीय तथा पुरातत्त्वीय निपृण व्यक्तियों का मानव-वेधन यह विचार भी नहीं करता कि ये सामान्य अगी-भूत लक्षण तथा गैलियां अन्य तत्कालीन मुस्लिम भवनों में संसार में और केहीं भी नहीं मिलतीं।

इस विषय से सम्बद्ध कुछ पुस्तकों के उद्धरण, मैं आशा करता हूँ प्रत्येक पाठक के अन्तस्थल में भारतीय-जिहादी-सिद्धान्त के निराधार सोसलेपन को स्पष्ट प्रकट कर देंगे।

श्री एस । पदाराज ने अपनी कृति । दि इण्टैलिजैण्ट टूरिस्ट्स गाइड टु दि ग्लोरी देंट इज बीजापुर" में पर्यवेक्षण किया है: "(अनेक तथाकथित मकबरों, मस्जिदों आदि तथा सुप्रसिद्ध दूरश्रावी वीधिका वाले नगर)

बीबापुर में किसी भी निदेशी प्रभाव का साध्य नहीं है, अधितु मुस्लिम भाषान्यकताओं के अनुरूप स्वय को बालने वाली हिस्तू-परम्परा के अनेक प्रबन प्रमाम विद्यमान हैं। बीजापुर के भव्य भवनों में ऐसा एक भी विवर्ण नहीं है जिसकों भारतीय जीवमान भवन-कला के युक्तियुक्त सन्दर्भ में स्पष्ट व किया जा सकता हो। मुस्सिम (?) बीजापुर को समझने के लिए पाठक को मबसे पहले हिन्दू-विजयनगर (जो मध्यकालीन हिन्दू साम्राज्य की इस्डि राज्छानी थी.) की और ध्यान देना होगा।"

वृतपूर्व मन्त्री श्री दिवाकरजी को समप्ति "कर्नाटक-दर्शन" नामक इत्यावली में दूरश्राको बीधिका के सम्बन्ध में कहा गया है कि, "उत्तर की हिशा में एक अध्दक्षीणीय कक्ष है, जो कभी भी उपयोग में लाया गया प्रतीत नहीं होता ।"

नाजमहरू का वर्णन करते समग यह पर्यवेक्षण पहले ही किया जा चुका रे कि अध्वक्षण विश्वद हिन्दू-आकार है। इससे भी बढ़कर बात यह है कि ब्रह्मक कक इस बात का द्यांतक है कि दूरश्रावी वीथिका का मुस्लिम सक्तरे के स्थ में उपयोग पण्यात-विचार का परिणाम था, जिसमे पूर्य-कार्निक हिन्दू-भवन के प्रत्येक कल का उपयोग किस प्रयोजन से किया जाये, उन परिवर्तनकर्ताओं के मस्तिष्क में समाया नहीं।

थी बाब्ब इसर विरोचन "टेम्पल्स, चर्चेस एण्ड मौस्वस" के पृष्ठ-१९५ पर बहा गया है, "बिहादी नाम से पुकारी जाने वाली एक विशिष्ट नैनी का बाबिकार किया गया या """एक देश की मुस्लिम स्थापत्यकला इसरे देश की मुस्लिय स्वापत्यकला से भिन्न है।"

ज्यम्बद बाक्यो में मुठे दादे, समालोचनात्मक-अध्ययन करने पर, म्याप्ट हो जाने हैं। यदि श्री वाकृत हसन दावा करते है कि एक नयी जिहादी मैंनी विकासित की गई की, तो उनकी उस मैंनी का बाङ्गमय प्रस्तुत करना चाहिए। दूसरों बात यह है कि इस बात को स्वीकार करना ही, कि एक दन की मुस्लिम व्यापन्यकला दूसरे देश की मुस्लिम स्थापत्यकला से भिन्न है, इस बात का अन्यक्त प्रमाण है कि मुस्लिम आक्रमणकारियों ने मूल निवासिको क पूर्वकालिक ववनों को मस्जिदों और मकवरों के रूप में प्रयुक्त क्या और इन भवनों को स्वयं बनाने का मुठा दावा प्रचारित किया !

··इविडया मोस।सटी'' के मुख-पत्र ''आट्में एक्ट जैटमें'' के प्रकाशित मञ्जलबर-डि मास्टर बिल्डर" शीर्धक लेख में एक विशिष्ट बाक्य समाबिट के। इसमें कहा गया है: "दिल्की में सबसे बड़े मकबर आकृति में ब्लाकार अववा बहुभुजीय है, केन्द्रीय मकवरा-कक्ष तौरणावृत्तनाथ से परिवेण्टित है बह ऐसी आकृति है जिसके मृत अत्यन्त प्राचीन है।"

यह बाक्य भी स्पष्ट करता है कि किस प्रकार पुरातत्त्व और इतिहान के सभी विद्यार्थी, भूल में, प्राचीन हिन्दू-भवनों को मौलिक मुस्लिम कवा-कृतियां केवल इसलिए समझते रहे हैं कि उनमें कुछ मुस्लिम कब बना डा गई है।

भण्डारकर ओरिएण्टल रिसर्च इस्टीट्यूट के १६६२ के वर्ष के "विष्ण-ध्वज ' ' 'रिट्यू' णोर्धक लेख में, भाग-४१, पृष्ठ १३६-५४ पर लेखकों का कहना है, ''काशी, संस्कृत विश्वविद्यालय के अनुसन्धान निदेशक प्रोफेसर के० चट्टोपाध्याय मुझे सूचित करते हैं कि महमूद गजनी दिल्ली-मनार (तथाकथित कुतुबसीनार) के नमूने अपने साथ गजनी ले गया या नाकि बहाँ भी उसी प्रकार की रचना की जा सके। यह मधुरा से हिन्द-कारीगरी को अपने साथ गज़नी में मस्जिदों और महलों को बनाने के लिए ले गया था, और हिन्दू शिल्पशास्तियों ने कृतुबमीनार जैसे विरले मनार गजनी में बनाए थे।"

भारतीय इतिहास परिषद् के सन् १६४१ के कलकत्ता अधिवेशन में पढ़े गये अपने शोध-पत्र में सुप्रसिद्ध इतिहासकार श्री व्ही० एस० वेन्द्रे ने पर्यवेक्षण किया था कि, 'आकाश भैरव कल्प' नामक संस्कृत ग्रन्थ में सबिस्तार आयाम (लम्बाई, चौड़ाई व मोटाई आदि) और दुर्ग की विभिन्त प्रकारों की विशेषताओं तथा सामर्थ्य का वर्णन दिया हुआ है। प्राचीरों, न्तम्भी और द्वारी के आयामी का विस्तार परिभाषा-सहित दिया हुआ है: विशेषता यह है कि वे सभी परिमाण आज भी बचे-खुचे ध्वसावशेषों से मत्य अमाणित होते हैं (अम्बई के क्पारेल कॉलेज पब्लिकेशन्स में प्रकाणित "अर्जेण्ट नीड फॉर दि स्टडी आफ़ लिटरेचर ऑन साइन्स एण्ड टेक्नोलॉजी आफ ओल्डन टाइम्स" शीर्यक शोध-प्रबन्ध देखिए)।

इसी प्रकार जोलापुर दुर्ग भी प्रांचीन हिन्दू दुर्ग-व्यवस्था के विज्ञान का

परिपूर्ण उदाहरण है, और फिर भी प्रचलित पाठ्य-पुस्तकों झुठा दावा करती ही जाती है कि सन् १४७८ में बीजापुर के मुस्लिम जासक यूसुफ आदिल काह ने मोलापुर-दुगं का निर्माण किया था। इस दावे का शोथापन कई नुत्रों से मिद्ध किया जा सकता है। पहली बात यह है कि इतना विराट दुगे एक वर्ष में यन ही वहाँ सकता। दूसरी बात यह है कि यूसुफ आदिलशाह से पूर्व ही, प्राचीन नगरी शोलापुर में स्मरणातीत युगों से किला था। तीसरी बात यह है कि इस दुर्ग के अन्दर अनेक मस्दिर हैं। एक ही प्रकार के दो मन्दिरों में से एक को मस्जिद में परिवर्तित कर दिया गया है। दूसरा एक और भी जिबमन्दिर है, जो मुस्लिम विजेताओं की मूर्ति-ध्वसक कोधारिन से अनुमा, बुरी नरह अतिबस्त खड़ा है।

पाचीन भारत की इंजीनियरी-प्रतिमा की परमोत्कृष्टता विश्वप्रसिद्ध ॉंक्**चार्ट-बिरोपत गर बिलियम विलकाक्त द्वारा निम्नलिखित** शटदों में बमाजित की गई है: "जापके देश की विलक्षण-प्रतिभा का अनुसरण करते इए ही अपने प्राचीन नेवक भौतिक तथ्यों का ही विवरण प्रस्तुत किया करते वे इब वे पुराणों में आध्यात्मिक भाषा का प्रयोग करते थे, तथापि तथ्य तो नभी समय वे ही रहते थे। दक्षिण दिशा में प्रवाहित होने वाली प्रत्येक महर, चाहे यह भागीरयी के समान महानदी वन गई हो, अथवा 'मतबंगा' वे समान चार नहर ही रह गई हो, मूलरूप में एक नहर ही थी। इनकी पंक्तियाँ बनायी गई यो और वे पर्याप्त गहरी समानान्तर खोदी गई बाँ। उनको प्रवर्-पृष्कः रखा गया था, और उतने ही अन्तर पर रखा गया का क्तिने अन्तर पर नहरों को बनाना चाहिए या। मुझे भली-भौति स्मरण है जि जब देश में सिचाई के लिए नहरों की प्रणाली में प्रारम्भ करने लगा, अब मुर्हे यह बात उपलब्ध कर इतना आक्वाये हुआ था कि मानचित्र पर दिश्वनाई गई प्रत्येक तयाकवित 'णुष्क नदी' उसी स्थान पर थी जहाँ पर. एक नहर बान्यव में होनी चाहिए थी।"

इससे इतिहासकारों की अखि इस तथ्य की और खुल जानी चाहिये कि नारीय कीरीवशाही देंसे मुस्लिम-तियि-वृत्तीं में किये गये ये दावे झूठे हैं कि बिटेकी बुल्लिम शासकों ने इस भारत देश में नहरें खुदवायीं। जिन सहरों की और वे समेत करते हैं, उनका निर्माण तो भारतीय शासकी द्वारा मस्लिम आक्रमणों के पूर्व ही हुआ था। सम्पूर्ण भारत मूमि को अपने एंटी तले रींदने वाले बर्बर राक्षसों के रूप में नो उनमें साधारण प्रारम्भिक जिला का लेशमाल भी नहीं था, उच्चस्तरीय विकसित-प्रतिभा तथा तकनीकी जानकारी का तो प्रश्न ही नहीं उठता।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

नगर-योजना के विषय में भारतीय नैपुष्य के सम्बन्ध में अपनी "टाउन ल्लानिंग इन ऐन्झण्ट हक्कन" शीर्षक पुस्तक में थी व्ही० आर० आटयर ने करजीवरम् के सम्बन्ध में प्रसिद्ध नगर-योजनाकार थी गेड्डीज का उद्दरण दिया है कि, "यह नगर महान मन्दिरों से सम्पन्न तथा समृद्ध, एवं असंख्य छोटे-छोटे सुन्दर मन्दिरों से परिपूर्ण माल नहीं है; मैं तो आनन्दिनभार इस तथ्य की उपलब्धि से होता हूँ कि यहाँ पर असामान्य रूप में सुव्यवस्थित एवं विशद नगर-योजना की अनुभूति है, और यह भी अंत्यन्त भव्य-प्रकार में, जिसमें वैयक्तिक तथा कलात्मक स्वतन्त्रता साथ-साथ है। ऐसा कोई अन्य नगर आज सम्पूर्ण विश्व में विद्यमान है, मैं नाम स्मरण नहीं कर सकता ।"

यदि इसी प्रकार, इतिहासकार और पुरातत्त्व-विभारद पुरानी दिन्ती का अध्ययन करेंगे. तो उन्हें जात होगा कि इसमें नगर-योजना की सामान्य प्राचीन भारतीय पद्धति है। एक प्रमुख ध्रीयमार्ग, उसपर आवासीय वीथियाँ एक सुरक्षात्मक-कोष बनाती हैं जो परिधीय-प्राचीर से संरक्षित होता है। पुरानी दिल्ली में, चाँदनी चीक धुरीय मार्ग है जिसके एक छोर पर राजा का प्रासाद (लालकिला) और दूसरी ओर उनके कुल-देवता का मन्दिर या—जो नगर का संरक्षक-अधिष्ठाता देवता भी था ( '''अब फतहपुरी मस्जिद में परिवर्तित हो चुका है), जिसके चारों ओर मुगल बादनाह शाहजहाँ से शताब्दियों-पूर्व ही पुरानी दिल्ली का निर्माण हुआ या।

यह धारणा, कि शाहजहाँ ही पुरानी दिल्ली की स्थापना करने वाला व्यक्तिथा, आधारहीन है। यही बात सभी प्राचीन प्राचीरयुक्त नगरों के सम्बन्ध में सही उतरती है जो आज भी विद्यमान हैं, तथा उन हजारों के बारे में भी ठीक है जो मुस्लिम आक्रमणकारियों के विरुद्ध भारत के दुर्ध संघपं में नष्ट-भ्रष्ट तथा अग्नि-समर्पित कर दिये गये।

ऊपर बताए गये विचार स्थापत्य के तथाकथित भारतीय-जिहादी-सिद्धान्त की अयुक्ति तथा आमकता को सिद्ध करने के लिए पर्याप्त होने चाहिय। भारत में किसी भी प्रकार की कोई भी मध्यकालीन जिहादी स्थापत्य-कला उपलब्ध नहीं है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूले

भगकर भूत : क्रमांक - ५ म्गल-चित्रकला की भ्यान्ति

XAT.COM.

वह मास्यता निराधार है कि चित्रकला की मुगल-शैली जैसी कोई विशिष्ट ज्यन वास्तव में है। आज मुगल चित्रकला के नाम से पुकारी जाने वाली का चित्रकला गैनो पुगी-प्राचीन राजपूती चित्रकला-शैली ही है, जो निरंतर क्यों का रही है। मुगल-दरवारों महित, भारत में विदेशी सभी मध्यकालीन कानकों के दरकार जोडेबाजी, मद्यपानीत्सवीं, कामबासनामय रंगरेलियों, नक्तकता, बहुबंबों और प्रति-बहुबन्दों, हत्याओं, नरमेधों, विनाशक तथा व्यवस्थारी प्रचंदना से आकण्ड पृथ्ति रहते थे। ऐसे घृणित बातावरण में तो पानी कक्षा के विद्यार्थी को भी अपना ध्यान केन्द्रित करना असंभव होता। दा भावता नि ऐसे चातावरण में रेखांकन व चित्रांकन जैसी बहुमुखी एवं नांतर कलाएँ किमी विशेष प्रोत्साहन एवं सरक्षण ने फली-फूलीं, अनभीष्ट निकर होगा क्योंकि उनके अध्ययन एवं संवर्धनादि के लिए शान्ति, समृद्धि, िजा, मानस्कि-एकाप्रचित्तता एवं तल्लीनता की आयश्यकता होती है. हिन बन्तुओं का मुणनदरबारों में सर्वथा अभाव था।

भारत में मुस्लिम-शासन का दैनंदिन जीवन घृणा, अत्याचार और नर-वेडों से बाप्तावित या। ऐसे बातावरण में ललित कलाएँ कभी उन्तत नहीं हो सन्त्री । बुद्ध इन-मिन कलाकार जो चित्रण तथा जिल्पकला का अध्यास कर कितो प्रकार अपना जीवनग्रायन भर कर पाते थे, वे तो प्राचीन-कला को हो बारे विवे हुए थे, डिमके लिए "मुखब-कला" संज्ञा देना भयंकर भूल

किसी बोदिन प्राणी का चित्र बनाने पर कुराण ने कड़ा प्रतिबन्ध समा हिटा है। सन्तर्य चैन-देश लोग दलात मुसलमान बनाए जाते रहे उन्हें अपनी पारम्परिक चित्रकारी छोड़ देनी पड़ती थी। तथापि कुछ चन्द व्यक्ति वेस दोते थे जिन्हें जीवन का कोई अन्य सहारा न होने के कारण मुसलमान बनाग जाने पर भी वे सुल्तान, बादशाह या दरबारियों के आश्रित बनकर चित्रकला से ही अपना पेट पालते। उनकी चित्रकारी ठेठ हिंदू, राजपुत प्रशा की होने के कारण ही मध्ययुगीन चित्रकला की गैनी सर्वत एक ही समान इंग की है चाह उसे कांगड़े की कहें, राजपूती कहें या मुगली कहें।

अरबस्थान, ईरान, तुर्कस्थान आदि देशों में इस्लाम-पूर्व समय में सबंब हिंदू, बैदिक, आर्थ, सनातन धर्म ही प्रस्थापित था। रामायण, महाभारत आदि हिंदू धर्मग्रन्थों में प्रसंगानुसार चित्रकारी होती है। ठेठ उसी प्रथा के अनुमार अरबस्थान, ईरान, तुर्कस्थान आदि देशों में लोगों को छल-बल से मुसलमान बनाए जाने पर भी सैकड़ों वर्ष तक हिंदू प्रयाएँ चलती रही। कुछ आज भी प्रचलित हैं; जैसे रुद्राक्षों की जापमाला लेकर (अल्लाह) ईंग्बर का नामोच्चार करने बैठना। उस प्रारम्भिक समय के कुरानों के पृथ्ठों के चारों ओर हाथी या वेलबूटे की चित्रकारी करदी जाती। कई पृथ्ठों पर तो म्बयं मोहम्मद पैगम्बर का चित्र भी बना है किंतु उनका चेहरा सफेद रंग से मिटा दिया गया है। Emil Esin द्वारा लिखे गये Mecca the Sacred and Madina the Radiant नाम के प्रन्थ कुरानों के उस चित्रकारी के

नमूने प्रकाशित किये गये हैं।

इससे यह पता लगता है कि चित्रकारी और अन्य कलाएँ वहीं विधित होती हैं जहां वैदिक धर्म होता है। मूर्तिकारी का तिरस्कार और निरपराध प्रजाजनों की मारकाट करने वाले ईसाई और इस्लामी प्रधा में विवकारी, संगीत या नृत्यकला का विकास असंभव होता है। अतः अरबस्थान, ईरान, तुकंस्थान, अफगानिस्तान आदि देशों में जितना-जितना इस्लाम फैनता गया और इस्लामी धर्माधता बढ़ती गई उसी माला में वहाँ का कलात्मक जीवन समाप्त होता गया। इससे यह हिसाब लगाया जा सकता है की जहाँ जितना कट्टर इस्लाम फैला हो, वहाँ-वहाँ से उसी माला में सब प्रकार के कला का अन्त होता जाता है। इसपर यदि कोई ऐसा आक्षेप उठाए कि मुसलमान सुल्तान बादणाहों के और दरबारियों के बाडों में नाच-माना तो वब चलता है तो उन्हें यह समझना चाहिए कि अधिकार और करता के भय में डीत के तान वे और शरू के नशे में चूर होकर बेएवाएँ नजवाना कता कोरे-ही होती है ? जाम इस्तामी जनता में कला-जीवन समाप्त किये जान का प्रमाण सारा जीवन पर में बॉधकर बत्द कर दिए गये उनके नारीसमाज की दुरेका के द्याना वा सकता है। नारी ईश्वर की एक कला प्रतिमा है। उने दन्द रखने वाला समाज कला का शतु होता है।

भयंकर भूल : क्यांक-६

### मध्यकालीन मुस्लिम-दरबारों में संगीतोन्नित की भ्रान्ति

चित्रकला के सम्बन्ध में जो बात सत्य है, वहीं संगीत कला के लिए भी सत्य है। एक माल महान् संगीतज्ञ जो किसी भी मध्यकालीन विदेशी शासक के दरबार से सम्बन्धित था वह केवल तानसन है। किन्तु उसकी उपलब्धियों के लिए अकबर किसी भी प्रकार यश का भागीदार नहीं है। अपने तत्कालीन राजपूत संरक्षक द्वारा विवशकर्ता परिस्थितियों से बाध्य होकर अकबर के सम्मुख सौंप दिये जाने से पूर्व ही तानसेन एक सुप्रसिद्ध एवं निष्णात संगीतज्ञ बन बुका या। जैसाकि पहिले ही पर्यवेक्षण किया जा बुका है, मध्यकालीन मुग़ल-जासकों के दरबार सभी बुराइयों के वातावरण से अत्यन्त दुर्गनामय हो रहे थे जिनमें कोई भी श्रेष्ठ कला उन्नेत नहीं हो सकती थी। ललित कलाओं की समृद्धि होना तो दूर, वे तो निकृष्टतम स्तर तक गिरकर अधो-गित को प्राप्त हुई। रामायण, महाभारत तथा परवर्ती क्षतिय-शासकों के वर्णनों से हमें भली-भौति ज्ञात है कि नृत्य, चित्र, संगीत, काव्य तथा शिल्प-कलाएँ शालीनता एवं कुशल-प्रतिभा की द्योतक समझी जाती थीं, जिनसे महान् योढा एवं विद्वान् भी सुशोभित होते थे। किन्तु आज इस अपने युग में भी हम देखते हैं कि माता-पिता को अपनी पुतियाँ संगीत और चित्रकला की कलाओं में भेजने में संकोच होता है। अपने उच्च, पविव सिहासन से इन लित कलाओं का आज के घुणा और सन्देह के अधीस्तर पर आ जाने का यह महान् परिवर्तन, पतन तथा सिहासन-भ्रंश भारत में मध्यकालीन मुस्तिम मासनके समय इन कलाओं का दुष्प्रयोजन, मद्यपानोत्सवों में उनका

हुम्बरीय तथा माहबर्व होने और कामवासनामय दंगरेलियों में न्हान्ह्रादिशय

गोनों में उनका समावेश हो जाने से ही हुआ।

वर्तनान नमव में प्रसिद्ध गायकों में अनेकानेक मुसलमान नाम लोगों बो बात है। इससे वे अनुम्पन सगाते हैं कि संगीत का निर्माण और प्रसार इस्ताद धर्म के कारण हुआ। इसीसे आम जनता की एक और ऐसी निश-धार कलाना भी दन जाती है कि इस्लामी आक्रामकों ने भारत में एक सहस्र क्य तक इते कितनी ही करने या अत्याचार, व्यभिचार आदि किये हों, फिर ही उन्होंने जो नंगीत, नृत्य, त्रिवकारी आदि कलाओं के निर्माण में योगदान दिया वह देवोड़ है। इसी कारण हिन्दुओं को इस्लाम का आभारी होना अनिवर्ग है। स्वतन्त्र भारत के काँग्रेसी शासन में ऊपर विणित ऐतिहासिक लुट को ही बार-बार दोहराए जाने के कारण आम जनता को वह कथन

मही और सरब नगता है। बतंगान में गायन-वादन के लिए प्रसिद्ध ऐसे जो भी इस्लामी नाम मुनाई देते है वे सारे हिन्दुओं की सन्तान हैं। एक सहस्र वर्ष तक इस्लामी माननकाल में गायन-बादन कला की इस्लामी दरवार में प्रस्तुत करने पर बहु संगीतकार बाध्य किये जाते थे। दारू, वैश्याएँ आदि से भरे इस्लामी दरहारी बाताबरण में दिन-रात बिताते-विताते ये हिन्दू कलाकार इस्लाम को सपेट में आकर छल, बस और कयट से मोहम्मदी बना दिये जाते थे।

नास्मेन का ही उदाहरका ले । सुवींदयपूर्व स्नान-संध्या, सूर्यनमस्कार, गोरु-जरान, शकत-पूजन आदि हिन्दू जीवन परम्परा में पला प्रसिद्ध गायक तार्यन रेका नगर में राजा रामचन्द्र का दरवारी गायक था।

राजा रामचन्द्र की विधायत पर भीषण आक्रमण के कारण अकवर म मीना करने पर जब राजा रामचन्द्र विवेश हो गये तो सनिधं की शहीं में क्ष्यक वे नानसेन को भी काम सिया। राजा रामचन्द्र के चरण पकड़कर नानसम् रा वर्षे कि, "महाराज, मैं आपको छोड़कर नहीं जाना चाहता। ्रवेगनी मृत्य दरबार में वेशी दसनीय अवस्था हो जायंगी।" राजा राम कर्द्र का कर सकते । वे ब्दय अक्षाप की गरण हो गये थे। जब तानसेन न इन्हणकेर अवस्य हे दशकार में जाने से माफ इस्कार किया तो अकर्बर ने एक इस्लामी सेनानी के नेतृत्व में मुगली सेना की एक टुकड़ी भेजकर रीवा में तानसेन को बन्दी बनाकर ले जाया गया।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

उसी दिन से धीरे-धीरे तानसेन का पवित्र हिन्दू जीवन समाप्त होने बगा। दरबार में गाते समय तान लेने के लिए जब तानसेन का मुख खुलता तो कोई शरारती, शराबी इस्लामी दरबारी "वा मियां" वाह मियां" कहते हाए अपने मुँह में आधा चवाया पान तानसेन के मुँह में ठूंस देते। वेचारा तानसेन क्या करता ? वाह मियां, वाह मियां कहलाते-कहलाते ताननेन 'मियां तानसेन' कहलाने लगे। वह इस्लामी दरवार की प्रया थी। किन्तु तानसेन कभी मुसलमान नहीं बने । अन्त तक बह हिन्दू ही रहे । क्या मुसल-मान की अकं लिखबाए जाने पर या बलात् गोमांस खिलाए जाने पर भी हिन्दू व्यक्ति हिन्दू रह सकता है ? क्या वह मुसलमान नहीं वन जाता ? उसपर बीर विनायक दामोदर सावरकरजी का प्रसिद्ध उत्तर मननीय है कि, 'मेरा हिन्दुत्व क्या इतना निवंल-दुर्बल है कि जो एक इस्लामी अक्के से गिर जाये ! मैं दस मुसलमानों को चवा जाऊँ तो भी मैं सशस्त हिन्दू रहुँगा। तानसेन का भी वही दृढ़ विश्वास रहा, अतः इस्लामी दरबार के ताने-बाने में जीवन का उत्तरार्द्ध बिताने पर भी तानसेन पूर्णतया हिन्दू रहे। उनकी मृत्यु लाहौर में हुई थी और उनका अग्निसंस्कार वहीं हुआ। ग्वालियर में जो उनकी कब बताई जाती है, वह नकली है।

डन सब बातों को न जानते हुए बम्बई के कुछ संगीत प्रेमी व्यक्तियों ने तानसेन की स्मृति में अच्छे गायकी के लिए जो पुरस्कार रक्का है उसे 'मियाँ तानसेन' पुरस्कार नाम दे डाला। इतिहास के अज्ञान के कारण लोग मृत व्यक्ति पर भी कितना अन्याय करते हैं, इसका यह एक अनोला उदाहरण है। जिस तानसेन को मुगल दरबार भी मुसलमान न बना सका, उसकी नकली क के सम्मुख प्रतिवर्ष एक संगीत सम्मेलन आयोजित करने वाले और "मिया" कहकर तानसेन का उल्लेख करने वाले आजकल के संगीतप्रेमी जन किहास के अज्ञान के कारण पवित्र संगीत कला का बड़ा अपमान कर रहे हैं।

यंगीत और इस्लाम का कोई पवित्र रिज्ता है ही नहीं। भारत में कई रिगाही पर तबला और बाजे के साथ जो गजलें और कब्बालियां गाई जाती व वह इसलिए कि वे स्थल सारे मन्दिर थे और गाने वाले लोग कुछ पीड़ियों के पूर्व हिन्दु के। कालाजी के वहाने उसी मन्दिर में भूतपूर्व हिन्दुओं की वाल नातक की परम्परा अलग्ड जलती आ रहीं है। कव्लाली शब्द भी वाल नातक की परम्परा अलग्ड जलती आदि इस्लामी देशों के लोग भारत जा जावली' ऐसा मरहता है। अरबस्थान आदि इस्लामी देशों के लोग भारत जावली' ऐसा मरहता है। अरबस्थान की धर्म-विपरीत मानते हैं। वाल नातक की का के सम्मूल किए गायकों को धर्म-विपरीत मानते हैं। वाल नातक की एक अफबाह फैला रखी है कि मृदंग हिन्दुओं का कुछ व्यक्तियों ने ऐसी एक अफबाह फैला रखी है कि मृदंग हिन्दुओं का

कार वहा है किन्तु अमीर लुसरी ने ग्रंग की बीच से काटकर तबला और रम्हा ऐने उन्ने ही भाग किये। यह एक निराधार इस्लामी प्रचार है, जिसे हतानबह बन्ध जोग भी बन्ध समझे वैठे हैं। तबला-डग्गा उतने ही पुराने हिन्दू बाछ है जितना मुदग । मृदंग के ही यदि वे दो भाग होते तो तबला निही सालकड़ी का और उनमा धातु का ऐसी उनकी बनावट भिन्न नही होनी । सुनामदी इन्तामी इतिहासकारी ने सुस्तान-बादशाह और मुसल-नाम रक्तारियों के साम ऐसे अनेकानेक शोध जान-बूझकर गढ दिए हैं। वाद्यों क्षा रागी के नाम गारे संस्कृत है। भगीतशास्त्र का उद्गम सामवंद से 🗷। नीत भी अधिकतर कृष्णतीला ने सम्बन्धित हैं। और मुसलमानी नाम द्यान करने वाने मारं व्यक्ति हिन्दू वंश की सन्तान हैं। ऐसी अवस्था में नगीत कला को इस्लाम की देन ससलना बड़ी भूल है। इस्लाम ने संगीत कं बदा अवनत किया है। हिन्दू परम्परा में संगीत, नृत्य और गायन का अन्बन्ध सारियम और पवित्र देशभक्ति से या । इस्लामी आसनकाल में हिन्दू, वेंक्ति संगीत वर्षते स्दर्शीय स्तर से घमीटा गया और उसे चोर, दुव्यंसनी अनावरच वे केया और शरु हे सगीत का दामन बांधा गया। इसीकी कांड मुक्तमानी का नंगीत में योगदान कहना हो तो वह अवश्य ही दुर्गीत भार बंध पत्न करवाने का बोगदान है।

इत द्विहास को दम धारणा का, कि मध्यकालीन मुसल णासन के बन्दर्गत नांचन कर्मा को कियो प्रकार का प्रोत्साहन मिला, न केवल परि-व्या कर देना नाहिए, अपिन इस धारणा को प्रत्यावितित करना चाहिए कर बहरा क्षांद्रा कि इन्दर्गि के स्थान पर, य कलाएँ उस अवधि में बृणी वार अवश्विद्ध के देव रहार पर पनित हो चेकी थी।

को कर की उल्लेख बोक्य है कि मितार जैसे तार-युक्त एवं अन्य निनावरका क अधिकार कर क्षेत्र मुस्लिम शासकों को देना उस जबरेंग्त प्रचार का एक अंश मात्र है जिसमें गत १००० वर्षों के मध्य किए गये सभी अत्याचारों और यातनाओं की वास्तविकता को काल्पनिक यग-प्रणस्तियों और उपलब्धियों के माध्यम से दृष्टि-ओझल करने का यत्न किया गया है। उदाहरण के लिए, सितार संज्ञा संस्कृत शब्द "सत्त-तार" से ब्युत्पन्न है जिसका अर्थ सात तारों वाला यन्त्र है। इस प्रकार, यह एक अति प्राचीन यन्त्र है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

भारतीय संगीत इतना अधिक प्राचीनकालीन है कि हम इसका रचना-काल लोज पाने में असमर्थ हैं। युगों पूर्व से ही, हम इसको विकसित कला के रूप में ही पाते हैं। यह कहना अयुक्ति-युक्त है कि इस प्रकार अत्युक्तत कला को मध्यकालीन मुस्लिम दरवारों के निकृष्ट वातावरण से किसी प्रकार का विशेष प्रोत्साहन मिला था।

WE WITH THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

一方では、 カルトラは、大きなので

A COUNTY OF THE REAL PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND ADDRESS OF T

AND DESCRIPTION OF THE PARTY OF

PROPERTY AND DESIGNATION OF THE PARTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

THE PART OF THE PART OF THE PROPERTY.

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE PARTY.

NAME OF TAXABLE PARTY OF TAXABLE PARTY.

where the rape per to have per to be over 1999.

TOTAL PARTY BUILDING

The second secon

THE PART OF THE PA

the same of the sa

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

नगंकर भूल : कमांक---७

XAT.COM

### म्गल उद्यान-कला भ्रान्ति

दिन्दी-दिवन सप्टूर्णन-भवन में उद्यान की 'मुसल-उद्यान' संज्ञा देना जबह है। हम पहिने ही पर्यवेक्षण कर चुके हैं कि भारत में सभी मध्य-कासीन न्यारक, बाहे वे सकवरे हों अयवा मस्जिदें, पूर्वकालीन राजपूती सहस और मौन्दर है। बतः इनके वहुँ और वने रेखागणितीय पद्धति वाले उद्यान राजपूती पद्धति की उद्यान-कला का प्रतिनिधित्व करते हैं, न कि मुख्य उद्यान-कमा का। इतिहास-पन्य हमें बताते हैं कि आज रेगिस्तान दीस पडने वाने अरेविया और सिन्ध सेव जब भारतीय स्रतियों के कामनानागंठ वे, तब यसी-भांति हरे-भरे और जलयुक्त प्रदेश थे। ऐसा समय इंगा-कुन के प्रारम्भ में ही था। किन्तु उसके तुरन्त पश्चात् जब विदेशियों के बाकसभी का तांता बंधने लगा, और विध्वंस का काल प्रारम्भ होने नया. तब कृषि और बनवण्डारों के वैज्ञानिक उपायों की उपेक्षा होने लगी। दीवन और करीर नूट-समीट, विध्वंस और असुरक्षा का जिकार हो जाने के कारण समी किप्ट दोवन और उसकी प्रतिभा अवरुद्ध हो स्थिर हो गयी। जण्डी मुख्या के लिए जीवों की देनों में भाग जाना पड़ता था । इतिहास-बन्धों से हमें बर भी जात होता है कि लाहौर में आगरा तक का एक भली-नाँति ध्वबस्थित १०० मील लम्बा राजभागं दा जो दोनों और लम्बे-ऊँचे, वने छामादार वृक्षों स आच्छादित होने के कारण लगभग सोरणावृत्त पर्य ही सान्य देता या। उन दुर्शना आक्रमणकारियों ने ऊँचे वृक्षी की आवास धीर को इस प्रकार के जिल निर्ममतापूर्वक कार हाला, और विकाल राज-यह को व्यवस्थित रखने की जीन कभी ध्यान नहीं दिया। परिणाम यह है कि यह महान् राजभागे बाब केबल नाम के लिए ही शेष है। मोहम्मद

कासिम से प्रारम्भ कर, भारत में मुस्लिम गासकों के बिगत एक हजार वर्षों में भारतीय सम्यता और समृद्धि किस प्रकार पद-दिलत हुई और नध्ट हुई, उसका यह एक विशिष्ट उदाहरण माल है। भारतीयों को उसके मध्य भवनों से निकालकर भयानक जंगलों में, एकान्त भू-प्रदेशों में जाकर शरण लेने के लिए खंदेड़ दिया गया। उनको उनके घरों से मुखकों और सपों की मौति निदंयता से निकाल दिया गया। विध्वंश और अनुत्पादकता की निष्म्य ११०० वर्षों की यह दीर्घावधि ही भारत की वर्तमान निःसत्य अर्थव्यवस्था के लिए उत्तरदायी है जो भरसक प्रयत्न करने पर भी आधिक स्वस्थता का परिणाम सम्मुख नहीं रहा, वयोंकि समस्त साधनों के आकण्ट शोषण एव रक्तपातमय दुष्कृत्यों द्वारा की गई कमी कुछ पंचवर्षीय योजनाओं द्वारा दूर नहीं की जा सकती है।

प्राचीन वर्णनों में हमें पढ़ने को मिलता है कि सिन्ध, अफ़ग़ानिस्तान, फारस और अरेबिया में सरस उद्यान तथा समृद्ध फलों के बगीचे हुआ करते थे। मुस्लिम विष्लव के जताब्दियों के जासनकाल द्वारा जलहीन कर दिये जाने से पूर्व इन प्रदेशों में ऐसी ही समृद्ध स्थिति थी। जैसाकि इस पुस्तक में अन्यव बताया गया है, ये क्षेत्र हरे-भरे मैदानों और सुन्दर उद्यानों से सुजोंभित होने के कारण अपना जीज सगर्व ऊँचा रखते थे।

इस्लामी आक्रमणों से भारत को एक नयी संस्कृति के संगम का लाभ हुआ—इस प्रकार का बड़ा झूठा, तक दुष्ट और हानिकारक सिद्धान्त कायर और स्वार्थी विद्वज्जनों ने भारत में रूढ कर रखा है। इसी कथन के अन्तर्गत जोगों को यह कहा जाता है कि कश्मीर में निशात-शालीमार, पंजाब प्रदेश का पिजोर आदि कतिपय बाग भारत में मुसलमानों ने लगवाये।

तथापि वह कथन पूर्णतथा मिद्या है। ऐसे जितने उद्यानों का उल्लंख तथापि वह कथन पूर्णतथा मिद्या है। ऐसे जितने उद्यानों का उल्लंख किया जाता है वे सारे प्राचीन काल से हिन्दुओं के उद्यान रहे हैं। उनमें मन्दिर आदि जो इस्लामी आकामकों ने तोड़े, उनके अवशेष (इलाहाबाद) प्रयाग के तथाकथित खुसस्वाग में, आगरे के तेजीमहालय (ताजमहल के प्रयाग के तथाकथित खुसस्वाग में, आगरे के तेजीमहालय (ताजमहल के उचान) में, पिजोर में आदि विपुल माता में मिले हैं। आकामक जो हमला उचान) में, पिजोर में आदि विपुल माता में मिले हैं। आकामक जो हमला करता है उससे बगीचे उजड़ जाते हैं या सुन्दर-सुन्दर बाग उगने लगते हैं के करता है उससे बगीचे उजड़ जाते हैं या सुन्दर-सुन्दर बाग उगने लगते हैं के करता है उससे बगीचे उजड़ जाते हैं या सुन्दर-सुन्दर बाग उगने लगते हैं के क्रारि वृंबार बाक्समर क्या माली वे जो भारत में बाग लगवाने आये कार वृक्षार वास्त्र अपने हिटलर ने नया इस कारण आक्रमण किया कि रशिवन नोग उसके अपने अतिविज्ञास देश में फूल-पत्ती ठीक प्रकार से इस नहीं का रहे के ? इस केंच और जमन सेनाओं ने रशिया से अपनी क्ष्माई तभी हुआ नी उस इन्हें समाधान हुआ कि रिशयन जनता एवं अधि-कारी वह कृतकती उगाने में आत्मनिभंद हो गये हैं ? हम सदि इंग्लैण्ड पर आष्ट्रम करना सोचे डॉ क्या वह इसनिए होगा कि लन्दन के Hyde Park दे अपेक नोग इतनी अच्छी फूल-पत्ती नहीं उगा पा रहे हैं जैसी हम उन्हें किल्लाने के निए वर्षन हैं ?

XAT.COM.

इस विवरण में यह तमझ तेना चाहिए कि आक्रमणकारी नये उद्यान क्कतं के लिए नहीं, अपितु विख्यान उद्यान उजाड़ने के लिए आक्रमण करते । अत बो भी जिलक अपने ठालवर्ग को इस्लामी पुष्पवादिकाओं का स्युग्तरक्ष वर्णन पद्मता है वह असत्व प्रचार का अपराधी तथा देशद्रोही भी न्यम ज्ञाना बाहिए। क्योंकि वह एक प्रकार से आकासकों द्वारा किये गये बतार को ब्यान-गीरव कहकर स्वदेश को लगे घाव पर कटू असत्य का नक्द की छितक रहा है।

गौरान प्रदेशों ने जाये इस्लामी आक्रामक गंगा-यमुना वाले देश ने क्षित्रों को उदानकता पना क्या सिसाते ? आगरे के रामवाग महल की शंतका बहा आराम करने वाले बाबर ने वहाँ न तो कोई बाग रहने दिया, र महत्तः महत्त्वम्भाहस कर छोड़ा। वेजोमहालय हथिया लेने के पण्चात् गडहा ने नो नाजमहत और उसके उद्यान को खरोंच और खदेड़कर रख िक। वहां तर कि आड को ताजमहल जनता देखती है उसमें कई गुना क मन्द्रा वह भवन था।

म्यनभावा के बरने ऐतिहासिक स्थानों में बगीचे कहीं हैं ? क्या कावा र जीवहर है कोई बाग है ? क्या भदीने में पैगम्बर की कल किसी बाग में क्यारे गरी है । सारत में बुलमी, दीम, पीयल, बड़ आदि बुक्षी पर पाती िटर करों पूजा करने की जो प्रश्ना है उससे और प्राचीन ग्रन्थों में कित को उन्ने को कि बहु बान अपूर् हो गई है कि उद्यानवाटिकाओं की कथी भारत हे कानगणाति की जिल्लाला है।

एक सहस्र वर्षों के इस्लामी आक्रमणों से मारत एक उनड़ा हुआ मुला-कृखा देश बनकर रह गया । रावलपिण्डी से लाहीर और कलकता, आहीर से दिल्ली, आगरा और उज्जैन आदि को जाने वाले जो बड़े-बड़े मानों के दोनों तरफ बड़, पीपल आदि विशाल, ओवधि या फल-फूलों के वृक्षों की धनी छाया होती थी। इस्लामी आकामक सेनाओं के जब उन मागाँ पर एक सहस्र वर्ष तक डेरे लगते रहे तो उन्होंने भोजन पकाना, पानी तपाना आदि विविध कारणों से वे सारै जंगल, उद्यान और पेड़ काट-काटकर भारत को एक उजड़ा देण बना छोड़ा । अतएव, उद्यानों का श्रेय मुसलमान आका-मकों को देना शिक्षा-क्षेत्र की एक बड़ी भूल एवं अपराध है।

the same of the sa

THE PARTY OF THE P

and the state of the last of t

STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

भवकर भूल : क्यांक-द विदेशियों की शासन-कालावधि में स्वर्ण-युगों की भ्रान्ति

बोहन्मद झसिम से प्रारम्भ होने वाले ११०० वर्षों के विदेशी शासन के कुछ काल-बंदों को हमारे इतिहास-गंध आतुरता से "स्वर्ण-युग" की संज्ञा दे देते हैं। यह मन्य का बिल्कुल उलटा है। इस कालखंड को तो हम किसी को न्यायोचित नग में सामान्यतः अच्छा कालखंड भी नहीं कह सकते, जिभ प्रकृषि में इस देन की माटी के सपूतों को क्रुस्तापूर्वक मारा गया हो, उनकी हुन्या की गयी हो, उनको फाँमी चढ़ाया गया हो, उनकी सम्पत्ति को बिना किसी कारण अथवा संकोच के हड़प कर लिया गया, न्याय की धार्मिक महान्यता के बरोने चलाया जाता था; विद्रोह, अकाल और युद्धारिन सर्देव क्रवतित रहते थे। उस अवधि को सहनणीलता का युग भी कैसे कहा जा मकता है बिसमें एक विदेशी सम्राट् की अधीनता में इस देशा के असहाय बद्दन का बढिकांग दितीय भेणी का नागरिक समझा जाता रहा है, और निष्ट दीनावस्था में जीवन-यापन करने का, जीवन की कुछ घड़ियाँ व्यतीत राजे का उसका अधिकार दोष रह गया हो ? ११०० वर्षों की इस सम्पूर्ण क्ष्वांच को हृदयन्देदी क्वधि कहा जाना चाहिये। इस सत्य को अस्वीकार इन्दे का अर्थ कूर-हृदय विदेशियों को कोमल एवं शिष्ट देशीय शासकों के नम्बन मानना, परपीडन को सहनकोलता मानना, नरमेधों को पितृ-प्रेम सम सम्बन्धन स्थाना, अकान की आधिक्य, निधनता की समृद्धि, न्यूनता की विमुख्या, बनात्यार जीर जूट-समोट की सम्मान और व्यवस्था, जुब्ती की नन्ति को मुख्या और धारिक हरुवादिता को आराधन, पूजन की स्वतंत्रता भारतः होगा। अतः भारतीय इतिहामधन्यों में न केवल आवश्यक संशोधन करने हैं, अपितु अनेक स्थलों पर, इनके निष्कपीं को पूर्ण रूप में मुधारना

# भारत के मध्यकालीन इतिहास का यथार्थ मूल्यांकन करने के प्रमुख

हमारे अभी तक के विवेचन से पाठक को विश्वास हो गया होगा कि चुकि मध्यकालीन मुस्लिम तिथिकमपूर्ण ग्रन्थ चाटुकारिता की बस्तुएँ हैं और बास्तविक इतिहासग्रन्थादि नहीं, अतः उनको असत्य के विशाल भण्डार से सावधानीपूर्वक छांटकर अन्य तत्कालीन साक्ष्यों से भी पुन्द करना चाहिये। महान् इतिहासकार सर एच० एम० इंल्लियट भी इसीविचार का या—यह उसके द्वारा मध्यकालीन मुस्लिम तिथि-वृत्त ग्रन्थों की अष्टखण्डीय समा-लोचनात्मक समीक्षा के आमुख में दिये गये अत्यन्त सुगठित इस टिप्पण स स्पष्ट है, कि "भारत में मुस्लिम काल का इतिहास जानवूझकर किया गया एक रोचक धोखा है।"

दुर्भाग्यवण इतिहास के परवर्ती छात्रों तथा विद्वानों ने सर एच० एम० इंग्लियट के सुविचारित पूर्यवेक्षण की गरिमा की ओर पूरा ध्यान नहीं दिया ।

व्यंग्यात्मक बात यह है कि स्वयं सर एच० एम० इल्लियट भी अपनी उपलब्धि की दूरगामी गुरुता के प्रति अनभिज्ञ थे। वे और उन्हीं के समान अन्य नोग जो इस 'धोखें' की विद्यमानता को जानते थे, इसकी गहराई का अवगाहन नहीं कर पाए । स्पष्ट रूप में, वे लोग भी उनके ऊँचे-ऊँचे दावों पा कच्ची-पक्की बातों में विश्वास करने लग गड़े कि मध्यकालीन स्मारक अन्य देशीय मुस्लिम शासकों, फ़कीरों, सरदारों तथा अन्य ऐसे ही लोगों ने बनवाय थे। मर एच० एम० इत्लियट भी अनजाने ही धोखा ला बँठा जब वह विश्वास कर वैठा कि असंख्य मध्यकालीन मकबरे और महिजदे वास्तव म मूल रचना-कृतियाँ थीं यदापि तथ्य हप में वे मब पूर्वकालिक राजपूर्वी राजमहल, भवन तथा मन्दिर है जो विजयी मुस्लिमों द्वारा अपने उपयोग के ला हप-परिवर्तित कर दिये गय ।

इसी कारण मध्यकालीन लिखित सामग्री की मही ब्याख्या करने के

लिए कुछ मिद्धान्तों की रचना करने की आवश्यकता है । ये प्रमुखि सद्धान्त

(१) मध्यकालीन मुस्तिम इतिहासवृत्ती के इन दावी का, कि किसी निम्न प्रकार हैं--

- विशिष्ट मुस्तान, या बादणाह, अथवा किसी सरदार या साधारण व्यक्ति ने "मन्दिरों को स्वस्त किया और मस्जिदें बनवायीं," केवल इतना ही अर्थ है कि वो कुछ उन्होंने "ध्वस्त" किया वह केवल हिन्दू पूजन-स्थल था तथा जो कुछ उन्होंने 'बनवाया'' वह केवल उन्हीं भवनों में मुस्लिम पूजन-स्थल था। भवन कभी ध्वस्त नहीं हुआ। एक मन्दिर, या राजमहल, या भवन को हिन्दू-प्रतिमा को फेककर तथा इसकी दीवारों पर कुछ कुरानी-पदों को इन्होंचे कर मस्जिद तथा भकबरे के रूप में उपयोगी बनाने के लिए इसका म्य-वरिवर्तन कर दिया जाता था । अतः मध्यकालीन मुस्लिम इतिहासवृत्ती को पहने समय ऐसे वाक्यांक सम्मुख आने पर पाठकों को भली प्रकार जाग-क्क रहता चाहिए। उस बाक्यांश का एक विशेष गूढ़ार्थ था जो ऊपर स्पष्ट कर दिया गया है। लेखकों का मन्तव्य भी इससे अधिक और कुछ था ही नही। इतिहास के विद्वानों तथा विद्यायियों को ध्यान रहना चाहिये कि विजयमोत अन्य देशीय आक्रमणकारियों की भाषा का बाह्यार्थ, निहितार्थ तका पूढ़ावं हुआ करता है। आक्रमणकारी अन्य देशियों द्वारा प्रयुक्त शब्दों का कच्चार्ष करना अत्यन्त भ्रामक है। भारत में वर्तमान मध्यकालीन व्यानकों के साथ यही तो हुआ है।
  - (२) हिन्दू-भवनों पर झूठ दावे करने के भुस्लिम आक्रमणकारियों के नुजाब के बारण, वह सम्भव है कि सूठे अभिलेख भी हिन्दू-भवनों पर लगा दिये गर्त । कुछ नामलों में तो मध्यकालीन समारक भारत में अन्य देशीय आवस्यकारियों डारा केवल जिलापट्टों के रूप में ही उपयोग में आए। जिस विनी स्मारक पर वे उन्कीण है उस स्मारक के मूल से उस जिलालेख का क्ष्यन्य बोहने के सभी प्रयत्नों का परिणाम असफलता ही रही है। एक विकार उदाहरण प्रताहपुर सोकरी के तथाकथित बुलन्द दरवाजे पर शिला-नेस का है। डॉनहासकार मोगों में इस बात पर मतभेद है कि यह दरवाजा वा । उसे वासन अवना गुजरात पर विजय की स्मृति में बनवाया गया बा। उनका कह समय नहीं है कि वे पूर्ण रूप में धोसे में रसे गये हैं। अकबर

से दो पीढ़ी पूर्व ही महाराणा सांगा से, आज विद्यमान सभी स्मारकों सहित फतहपूर सीकरी को बाबर ने जीत लिया था।

भारतीय इतिहास की भवंकर भूलें

आगरा में जो आज जामा मस्जिद (मुख्य मस्जिद) विश्वास की जाती। है, उसपर लगे शिलालेख की सूक्ष्म समीक्षा करके इतिहासकार अंग्ठ कार्य करेंगे। शिलालेख का उल्लेख है कि इसे बेग़म जहाँनारा ने बनवाया था। जहांनारा के पास, जिसने परवर्ती वर्ष दुःख में काटते हुए और काराबास में पड़े अपने पिता की सेवा में बिताये, कठिनाई से अपना गुजारा चलाने के लिए भी पर्याप्त धन नहीं था। इतिहासबृत्तों के दावे के अनुसार भवन के विञाल तलघर तथा भवन का सूक्ष्म विवेचन शिलालेख में किये गये दावे का औचित्य सिद्ध नहीं करता।

- (३) वे स्मारक, जिनमें निजामुदीन, मोइनुदीन विश्ती, कुतुबृदीन, बहितयार काकी, सलीम चिश्ती दवे हैं, तथा ग्वालियर के निकट मोहम्मद गाँस का मकवरा उनकी मृत्यु के बाद नहीं बने थे। इतिहासकार इन भवनी का सूक्ष्म अध्ययन करें। उनका मालूम पड़ जायेगा कि जैसा फ़की रसर्देव करते रहे हैं उसी प्रकार मुस्लिम बिजयों के अवसर पर उनके फ़कीर लोग निजन तिरस्कृत खण्डहरों में बसते गयें। जब वे मरे, तब उनको उनके रहने के निवास-स्थानों पर ही दफ़ना दिया गया। यही कारण है कि ऊपर उल्लेख किये गये सभी मकबरे अलंकृत मन्दिर दीख पड़ते हैं, और जब सबसे इहते मुस्लिम फ़कीरों द्वारा ब्यवहार में लाये गये तब भी ध्वस्तावस्या में होने के कारण अब भी कोई सामजस्यपूर्ण चित्र प्रस्तुत नहीं करते ।
- (४) इससे हम मध्यकालीन मुस्लिम इतिहासवृत्तों का सही आकलन करने के एक अन्य प्रमुख मिद्धान्त पर आ पहुँचते हैं। वह यह है कि (बिहार में मामाराम में) जेरणाह, अकबर तथा हुमायूँ जैसे शासकों के मकबर, (दिन्ली में) लोधी मकवरा, (इलाहाबाद, खुसरू बाग में) खुनरा जैसे गाहजादों के मकवरे तथा दिल्ली में सफ़दरजंग और अब्दुरंहीम सानवाना जैसे सरदारों के सकबरे, सबके सब राजमहल और विशाल भवत थे, जिनमे व नवतक रहे जबतक जीवित थे। अधिक मधार्थ तो हमारा यह कथन है कि वे व्यक्ति उन्हीं भवनों में मरे जिनमें वे आज दफ़नाये पड़े हैं अधवा रेफ़नाय गये विश्वाम किये जाते हैं। वे राजमहल और विशास भवन

पूर्वकातिक राजपूत गासकों से बलात् हथिया लिए गये थे। इसी कारण तो के इसने विज्ञाल, भव्य और हिन्दू मैली में अलंकृत है। ऐतिहासिकता और शिकात्मका की दृष्टि से यह बेहदगी है कि उन अवनों को भारतीय जिंहादी जिलकता की उलांस कहा जाये । यह अनुभव किया जाना चाहिये कि वे सब हिम्बार्य नवे और अधिकृत राजपूती राजमहल, भवन और मन्दिर थे। इन प्रकार निकन्दरा बहु हथियाया गया राजपूत राजमहल था जिसमें बक्बर महा और इक्रना दिया गया। यही बात आज हुमार्यू का मकबरा कते काने बाने भवन को तथा स्थल रूप में सारे भारत तथा बाह्य देशीय बन्द मध्यकानीन स्मारकों की है।

(१) मध्यकानीन इतिहासवृत्तीं से आकामक अन्य देशीय मुस्लिम का-कों ने नगर-बापना के दावें भी अयुक्तियुक्त हैं। मध्यकालीन मुस्लिम कब्दाबलों में 'नगर-स्थापना' का अर्थ केवल पूर्वकालिक नगरों का नाम-वरिवर्तन है। यह स्पष्ट रूप में हृदयंगम कर लेने की बात है। इसी प्रकार, भारमदाबाद अहमदशाह क्षांस स्थापित नगर नहीं है। यह तो उसने केवल विज्ञ किया था, और इसने इसके पूर्वकालिक नाम राजनगर व कर्णावती को हटाकर अपने ही नाम पर नामकरण कर दिया था। तारी ले-फ़ीरो जुलाही बोबो-साटो भाषा में उस्नेय करती है कि जब दिल्ली के पूर्वकालिक शासक के मर काने पर राजगहीं की प्रतिद्वन्दिता के लिए वह स्वयं दिल्ली पर बढ़ाई करते के लिए तैयार बैठा या, तभी उसकी एक पुत्र-रत्न उत्पन्त हुआ और उसको स्मृति में एक नगरी उसी स्थान पर स्थापित कर दी जहाँ का नकां हैरे हाने पड़ा था। बूंकि बेटे का नाम फतह मोहम्मद था, इसलिए इन नगरी का नाम फ्लेहाबाद रजा गया । ऐसे तुन्छ दावों ने इतिहासकारों को प्रबद्ध कर दिया है। तथ्य रूप में जो हुआ वह यह था कि एक प्राचीन नवरों का नवजात जिल्लू के नास पर नामकरण कर दिया गया। यदि यह कार कार कर में नहीं समझ की बाती है, तथा इतिहासवृत्त, लेखकों के झूटे इत्रे मन्दर, मन्द स्वीमार कर लिए जाते हैं, तो अलाहाबाद को तो स्वयं क्लाइ द्वारा स्वादित (अवदा जन्ते — मरस्वती देवी द्वारा स्थापित) माना जरवेगा (वयंकि वुम्हत में बल्ता का अर्थ देवी सरस्वती हैं)।

(६) जा कुछ इम जार कह बुके हैं वह हमें मध्यकालीन मुस्लिम

इतिहास-वृत्तों को ठीक प्रकार से समझने के लिए एक अन्य प्रमुख सिद्धान्त-हातहारण में सहायक होना चाहिये। सिद्धान्त यह है कि आज मध्यकालीन कोई भी पुल, नहर, मकबरा, राजमहल, किला, मस्जिद, विशाल भवन अववा नगरी, जिसको ऐतिहासिक उत्सुकतावंश देखने के लिए प्रत्येक प्रमण-श्रील व्यक्ति जाता है, किसी भी अन्य देशीय मुस्लिम आक्रमणकारी द्वारा निमित नहीं है। भारत में विद्यमान सभी मध्यकालीन स्मारक भारत की स्थापत्य कला के उस विशाल भण्डार के अत्यल्पांग ही हैं जो मूर्तिनाग तथा हृद्धिबाद के सर्वनाशक आक्रमणों के १००० वर्षों की अवधि में नष्ट हो गया। विद्यमान स्मारक तथा नहरें, जो अन्य देशीय शासकों अथवा सरदारों द्वारा बनाए गये कहे जाते हैं, पूर्वकालिक भारतीय निर्मित हैं।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

इस प्रकार के दावों की असत्यता का एक अत्यन्त सुस्पध्ट उदाहरण शेरणाह के णासन से सम्बद्ध इतिहासवृत्तों में मिलता है। वह तो केवल एक भू-स्वामी था जिसने एक बादशाह की भाति ६ वर्षों से भी कम समय राज्य करते हुए अति-व्यस्त जीवन व्यतीत किया। चापलुसी करने वाले लेखकी द्वारा बेईमानी से थोथे दावे कर दिए गये हैं कि उसने अनेकों किले और अनगिनत लम्बी-लम्बी सड़कें बनवायीं । उनमें तनिक भी सत्यांश नहीं है । उल्लेखित सभी किले तथा सड़कें शेरशाह से शताब्दियों पूर्व भी विचमान

(७) अपने अन्वेषणों से हम प्रसंगवश एक और निष्कर्ष पर पहुँचते है। वह यह है कि जहां भी कहीं किसी स्मारक के साथ अन्य देशीय मुस्लिम शासक अथवा सरदार का नाम जुड़ा है, वह व्यक्ति उसका मूल अधिपित अधवा निर्माता न होकर पूर्वकालिक राजपूत स्मारक का ध्वंसकर्ता तथा अधिग्रहणकर्ता समझा जाना चाहिये। इस प्रकार जब कश्मीर में एक ध्यस्त स्थान पर लगा आधुनिक अभिलेख यह घोषित करता है कि वारिनाग स्थान पर, झेलम नदी के उद्गम-स्थान पर, अकबर ने जलाशम बनवामा, तब इसका अर्थ केवल इतना ही लगाना चाहिये कि इसको बनवाना तो दूर रहा, नदी के अति पावन उद्गम पर वारिनाग का प्राचीन भव्य हिन्दू-मन्दिर ही अकदर ने विनष्ट किया। यही तो कारण है कि हम उस स्थल पर केवल विनष्ट खण्डहर तथा हिन्दू-प्रतिमाएँ ही पाते हैं।

125

XAT.COM.

(=) मध्यकातीन इतिहासयन्य आवेशमयी भाषा में मध्यकालीन ्विहास के कुछ 'त्वर्ष' कालों का सन्दर्भ प्रस्तुत करते हैं। ये दावे पक्की तरह ने सूटे हैं। स्वर्णकाल हो कैसे सकते थे जब भारतीयों का ६६ प्रतिशत अन्बर्दकीय वालक वर्ग हारा घोर वृणा ही घृणा का पाल था ? वास्तविक उदाहरण के सब में हम कह सकते हैं कि बाहजहां का शासनकाल भारतीय इतिहास का एक "स्वर्णकाल" बोवित किया जाता है किन्तु मैंने अपनी पुस्तक "हाडमहत राज्यूती महत बा" में स्पष्ट दिखाया है कि शाहजहाँ का शासन-कान उसकी प्रजा के अधिकांक के लिए सर्वाधिक नृज्ञंस अत्याचारों से भरा वहा था। उर प्रजा के अधिकांग भाग से ऐसी हादिक शलुता, कूरता की जा रहो थी, तो स्वायह स्वर्णकाल कहा जा सकता था? ब्रिटिश लोगों का अधिकार होने तक अन्य देशीयों का भारते पर १००० वर्षों का सम्पूर्ण राज्य-बाह एक ऐसा भयावह दु:खद कालखण्ड था जिसमें अपहरण, लण्डन, कृत कोर राजको करों की घरमार, नर-सहार तथा भारत के बाहर ले क्षकर दानों के रूप में केचने के लिए भारतीयों की धर-पकड़ अत्यन्त नाधारण सामान्य दैनदिन बातें थीं।

(१) मध्यकालीन इतिहास की अनेक वर्तमान धारणाएँ विरुकुल उलट देने को आक्ष्यकता है। उदाहरण के लिए, बार-बार यह दावा किया गया है कि विद्यमान भारतीय मध्यकालीन स्मारक अन्य देशीय शासकों की मामानुसार क्य देशीय वास्तुकला-विशारदों द्वारा तथा कारीगरों द्वारा बसाए करे थे। यहाँ यह स्मरण रखना आवश्यक है कि राज्ञप्रासादों जैसे इंडानों पळ पवनों को जस्तित्व स्वयं ही एक तीव्रतम आकर्षण था जिसने जन्म देशीय मुस्लिम जाक्रमणकारियों की अपहारक बृत्तियों को आकृषित किया । दूसरी बात वह है कि जिस प्रकार आज विषय भर में स्थापत्य दर्जी का पॉक्बरी इसार प्रचलित है, उसी प्रकार मध्यकालीन युग में, स्थापत्य-क्ता का भारतीय-प्रकार ही या जो सम्पूर्ण विश्व में प्रचलित था। इसीसे पांत्रको गाँवनाई तथा भारतीय मध्यकालीन स्मारको की सभानता स्पष्ट हो काठी है। इनोंसर उनटा सिद्धान्त यह है कि मध्यकालीन भारतीय स्मारको का निर्माण क्रव्य देशीय मुस्तिम क्य-रेखांकनकारों तथा कलाकारी इत्या होने वे स्वार पर क्षत्र वह है कि ये दो भारतीय बास्तुकलाबिद तथी कारीगर ही ये जिन्होंने मध्यकालीन पश्चिम एकियाई स्मारक बनाए । मोहम्मद गजनी और तैमूरलंग ने तो सचमुच ही यह स्वीकार कर तिया है। उन्होंने कहा है कि भारतीय मन्दिरों, राजमहलों, विशाल भवनों, हतम्भी तथा नदी-घाटों के सीन्दर्य तथा श्रेष्ठत्व से मुख होकर नर-संहार करने से पूर्व वे भारतीय प्रशिक्षित कर्मचारियों को पृथक कर लेते थे, और उनको तलबार के द्वारा मीत के बाट उतार दिये जाने का भय दिसाकर भारतीय सीमा के पार पश्चिम एशियाई देशों में मकबरे और मस्जिदें उसी भव्यता की बनाने के लिए भेज देते थे जिस प्रकार भव्य भारतीय मन्दिर तथा राजमहल थे। उनके अपने देश में भारतीय-निर्माणकला के समान कोई अनूपम वस्तु पहले न थी। इसीलिए उन्होंने यह मार्ग अपनाया पा। यह उंके की चोट सिद्ध करता है कि पश्चिम एशियाई मकबरे और महिन्दें मुस्लिम उपयोग के लिए परिवर्तित भारतीय राजमहलो तथा मन्दिरों जैसे ही हैं। मुख्य कारण यह है कि मूलरूप में यही अभिलाषा भी थी। अतः यहाँ जो सिद्धान्त हम स्थापित करते हैं वह यह है कि अन्य देशीय मुस्लिम वास्तु-कलाविदों तथा कारीगरों का मध्यकालीन भारतीय स्मारकों को बनाना तो दूर, ये तो भारतीय व्यक्ति ही थे जिन्होंने पश्चिम एशियाई मध्यकालीन स्मारकों का रूप-रेखांकन किया, उनको आकार प्रदान किया तया उनका निर्माण किया।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

(१०) इस अध्याय में निर्धारित अधिकांश प्रमुख सिद्धान्त अन्य देशों में भी मुस्लिम इतिहास को ठीक प्रकार से समझ लेने पर संगत प्रतीत होंगे। उदाहरण के लिए, यह सिद्धान्त कि विशाल तथा भव्य मकबरे उन लोगों के ही राजमहल थे आज जो उन्हीं में दफ़नाएं पड़े हैं, सोवियत संब में समर-कन्द स्थित तैमूरलंग के मकबरे पर भी लागू हो सकती है। उदय होते हुए सूर्य एवं आरोहणोन्मुख सिंह की चिलकारी मकबरे की दीवारों पर मुशोभित हो हमारी खोजों को पुष्ट करती है। इससे भी बढ़कर बात यह है कि जित-कारी अपने संस्कृतनाम "सूर-सादूल" (सूर्य-बार्दूल) अर्थात् "सूरज और शर्" से प्रसिद्ध है। "काफिरों" की चित्रकारी तथा इसके संस्कृत नाम की विद्यमानता सिद्ध करते हैं कि तैमूरलंग पूर्वकाल में हथियाए गए उसी हिन्दू-राजमहल में दफ़ना दिया गया जिसमें वह रहता आया था।

(११) मध्यकातीन मुस्लिम इतिहासग्रन्थों में समाविष्ट झूठे दावों से कई बार हमें पूर्वकालीन राजपूत शासकों के उन संग्रहालयों की अलकियां मिल बाती है जिनको बिजयी अन्य देशीयों ने हथिया लिया था तथा बहुत सारा भणार तो उता डाला था। इस प्रकार, उदाहरण के लिए, जहाँगीर-नामा के नमालीचनात्मक अध्ययन में सर एच० एम० इत्लियट ने स्पष्ट कहा है कि जहांगीर का यह झुठा दावा, कि उसने आगरा के अपने राज-बहुत के त्याव की स्वर्ण-अंबीर लगाई थी, अनगपाल के शासन के वर्णन में स माहित्यक बोरी थो। अतः धर पर पड़े-पड़े घड़ लिए गये मनचाहे दावें। को बारत के अन्य देशीय शासकों से सम्बन्ध तो दूर, वे तो हमें उन पूर्वकालिक राजपूत राजाओं के शासनकात की सलकियां प्रस्तुत करते हैं जिनको उनके जन्य देशीय अनुवर्तियों ने नष्ट कर दिया।

(१२) नध्यकातीन मुस्लिम इतिहासग्रन्थों के दावे कई बार स्वयं ही प्रतिबन निक्यं प्रस्तुत कर देते है । एक विस्तृत छायादार राजमार्ग लाहौर कौर जागरा को मिलाता था, और कदाचित सीधा सिन्धु नदी पर अटक तक काता वा । छावादार मुख्यमार्गे समरणातीत युगों से विद्यमान था । किन्तु अनुवती मृश्तिम आक्रमणों की अवधि में देखभाल की कमी और निरन्तर भारी बन्धक जाताबात के कारण राजमार्ग नष्टप्राय: ही हो गया । राज-मार्ग के दोना जोन विशास क्लों की पति ट्कड़े-ट्कड़े कर दी गयीं, उन नगधन काष्ट्रमणकारियां द्वारा जिन्होंने मार्ग के दोनों और पड़ाव डाले और मोडन पकाने नदा जन गरम करने के लिए उन बुक्षों का उपयोग किया। इन बनार का स्वयद निष्कर्ष होने हुए भी सध्यकालीन इतिहासग्रन्थी में झुटे क्षत्र हैन किए गये है कि बायासक अन्य देशीय शासकों ने सर्वप्रथम बहु गडनारं नदा अन्य मुख्य मार्गी का निर्माण किया।

(१३) वह में बाद एक —इस प्रकार प्रत्येक मुस्लिम शासक का यह ज्ञाता कि उन्द सरह के दोनो और, थोड़ी-ओड़ी दूरी पर सराय, डाकघर कोर अन्य सुविधातनक अस्तुद्धां का निर्माण किया, निराधार है। राजपूर्ता को धनश्चिता के इर्दकालिक वर्षनी में से उनको निकालकर होशियारी से =िल्ड इतिहासबन्धा से ममाविष्ट कर लिया गया।

(१४) विलाय भवना के मृत्य सम्यूल भागो को कुरान के ग्रंदी में

अस्पन्ट रूप में अच्छादित कर देना —वह भी प्रमुख रूप में अशिक्षित आसकों द्वारा — जैसा हमें भली-भाँति जात है कि मध्यकासीन अन्य देशीय जासकों के शासन थे ही- स्वयं ही सन्देहोत्पाद है।

धारताय कालहाल का मनकर मुल

यह सामान्य मनोविज्ञान की बात है कि केवल सुशिक्षित शासक ही अपने अभिलेखों को उत्कीण कराकर रखना चाहते हैं। जब निषट निरक्षर ज्ञासक ऊँची दीवारों पर बड़े पैमाने पर अस्पट्ट रूप में दुलेंस लिखवा देवे है, तो यह तथ्य रूप में, जो लोग झूठे दावे प्रस्तुत करते है वे भवनों पर बा उनके मूल पर अपना स्वामित्व सिद्ध करने के लिए अधिग्रहीत भवनी पर अपने शिलालेख उत्कीण करवा लेते हैं। इतना ही नहीं, वन-विहार करने बाले लोग तो उन स्थानों पर अपने-अपने नाम खोद ही आते हैं। यह मानव की सहज दुवंलता है। अतः मध्यकालीन भारतीय भवनों पर, चाहे वे आज मकबरे और मस्जिदें ही प्रतीत होते हों, उत्कीण अभिलेखों का अब मूल निर्माता न लेकर, केवल बलात् अधिग्रहीता, निवासकर्ता और विध्वसक ही लेना चाहिये।

विन्सैंट स्मिथ ने प्रमाणित किया है कि अकबर तथा तदनुसार सभी अन्यदेशीय मुस्लिम सम्राट् शिल्पकारों तथा शिल्पलेखकों की पूरी फ्रीज ही तैयार रखा करते थे जो उनकी आजा पर, हथियाए गये भवनों पर त्रन्त ही शिलालेख लिखकर लगा दें।

(१५) भारतीय मध्यकालीन इतिहास का अध्ययन करने के लिए स्मरण रखने का अन्य सिद्धान्त यह है कि मुस्लिम इतिहासग्रन्य पूर्व अविश्वासयोग्य है क्योंकि वे घटनाऋम अथवा तिथिऋम को अभिलेखित करने के लिए न लिखे जाकर शाही अथवा अन्य दरबारी मालिकों की नापलूसी करने के लिए लिखे गये थे। अतः अपने संलेख-अंशों में इन इतिहासग्रन्थों में केवल खालिस झूठ-ही-झूठ है। भारत में मुस्लिम-शासकों अथवा सरदारो द्वारा स्मारक बनवाए जाने के झूठे दावे किस प्रकार इतिहास-कारों की पीढ़ियों को पथश्रष्ट करते रहे हैं, यह पाठकों को नीचे दिए जा रहे कुछ उद्धरणों से स्पष्ट हो जायेगा।

"अकबर: महान् मुग़ल" पुस्तक के लेखक श्री विन्सेंट स्मिथ ने पुस्तक के पृष्ठ कमांक ३१५ पर पर्यवेक्षण किया है, "जैसाकि फर्ग्युसन ने ठीक ही

कहा है, जानरा दुर्व का जहाँनी रोमहल "चित्तीड़ अथवा न्वालियर में भी दिनना सदस्य है।"

का सम्भव है। किर, स्मिथ वर्णन करते जाते हैं कि फतहपुर सीकरी में बना जोधाबाई का बहुत सामान्य स्य में बहुर्गगीरीमहल से बहुत मिलता-जुलता है।

इससे अमे स्विद कहते हैं: "राजपूताना में सेड़ता में अकबर द्वारा बनाई गयी मुन्दर गरिजद के सम्बन्ध में मेरे पास कोई सूचना उपलब्ध नहीं ह और बह नमृते ने विश्व मुस्लिम न हो।" विजित मन्दिरों को मस्जिदों के बद में उपयोग में लाने का सामान्य मुस्लिम मध्यकालीन अभ्यास यदि ंबर ने जरा भी ध्यान में रखा होता तो वह निश्चित ही सही निष्कर्ष पर क्व ही का जाता कि तथाकथित सुन्दर मस्जिद अकबर द्वारा कभी बनवायी ही नहीं गयों थी, अधितु यह तो एक पूर्वकालिक मन्दिर है जो अकबर के सम्बन्धिक के क्य में व्यवहार में आने लगा था।

स्मिय ने और भी कहा है: "फ़तहपुर सीकरी की महान मस्जिट (?) को बर्हाय मक्का के एक नमूने पर बनाया घोषित किया गया है, किन्तु इसका नेवा-अंग स्पष्टतयः स्तम्भी और छत के ऊपरी भाग में हिन्दू-संरचना च प्रकृत करता है।"

(हमार्यं का मकदरा) देखते ही विशुद्ध विदेशी तथा अ-भारतीय व्यात होता है। किन्तु एक विशाल-कक्ष के चहुं और चार और कमरों के बच्द पर बार्बारत तत्रीय-निर्माण-पद्धति पूर्णतया भारतीय है।"

"कानियर के मुहम्मद गीस का मकदरा" सभी मनुष्य इसे भारतीय न्नान्क समझने को मूल नहीं करते। यह भवन एक वर्ग है, जिसकी प्रत्येक का १०० पुर है, प्रत्येक छोर पर एक कोण से संलग्न एक छ: कोनिया न्तरम है। बहेती कबबाता कमरा, जो ४८ फुट बर्ग है, असाधारण लम्बे ज्यों ने मुर्राक्षत पहन बरामदे से घिरा हुआ है "वर्गीय स्तम्भी तथा राष्ट्र-स्टब्स्बीवों में में मुख किसी हिन्दू मन्दिर के भाग हो सकते हैं।" (न्या को पुलाक का पुष्ट ३१६) । ऐसे मामलों में स्मिथ और अन्य लोग हो गएती इस्ते हैं वह यह है कि वे लोग यह तथ्य अनुभव नहीं करते कि वृह्यक्तर क्रिक का अधावित नक्षवरा उसकी मृत्यु के पश्चात् रंचमार भी भनावा नहीं गया, अभित् यह तो स्वयं ही पूर्वकालिक एक मन्दिर या।

कतहपुर सीकरी स्थित तथाकथित सलीम चित्रती के मकबर के सम्बन्ध में स्मिथ सत्य की सीमा के निकट ही मेंडराते रहते हैं, किन्तु यह निष्कर्ष हृदयंगम करने में असफल हो जाते हैं कि यह तथाकियत मकबरा कतहपुर सीकरी के मुस्लिम-पूर्वकालीन राजपूत स्वामियों का बनवाया हुआ. मन्दिर ही है। अपनी पुस्तक के ३२१वें पृष्ठ पर स्मिय कहते हैं: "एक अत्यन्त कट्टर मुसलमान फकीर के मकबरे की बनावट में स्पष्ट हिन्दू-लक्षणी का मानना आण्चयंकारी है, किन्तु सम्पूर्ण संरचना हिन्दू-भावना प्रदर्शित करती है, और द्वारमण्डप व दालान के स्तम्भों और टेकों में हिन्दू-उद्गम को पहचानने में कोई भी व्यक्ति भूल नहीं कर सकता।"

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

तथ्य यह था कि फतहपुर सीकरी स्थित विशाल प्रांगण, जिसके एक छोर पर बुलन्द दरवाजे से प्रवेश होता था और छोर पर शाही दरवाजा था, राज्योचित राजपूती पाकशाला तथा भोजनकक्ष था। तथाकवित चित्रती की कब कुलदेवता का मन्दिर था जहां राजपूत लोग लम्बो-लम्बी पंक्तियों में बैठकर सहभोज प्रारम्भ करने से पूर्व जिसका आह्वान करते थे, और वह बरामदा जो अब रूप परिवर्तित हो, मेस्जिद बना हुआ खड़ा है, राज्योचित पाकशाला का स्थान था।

भारतीय मध्यकालीन इतिहास के यथार्थ ज्ञान में सहायता प्रदान करने वाले छाँट-छाँटकर निर्धारित किये गये सिद्धान्तों में से कुछ ऊपर दिए गये

भारतीय मध्यकालीन इतिहास को अनेक भ्रान्तियों और बेहदिगयों के गहन कोहरे ने आच्छादित कर रखा है। उदाहरण के लिए, सर्वप्रथम यह स्पष्ट महीं किया जा सका कि हिन्दुओं के प्रति घोर घृणा-भाव रखने वाले अन्यदेशीय मुस्लिम आक्रमणकारी अपनी मनचाही कन्नों और मस्जिदों को हिन्दू निर्माण-कला की पद्धति पर बनवाने के लिए वसी एकमत हो गये, तथा दूसरी बात यह है कि वे किसी भी स्मारक का निर्माण-सम्बन्धी अभिलेख हमारे लिए क्यों नहीं छोड़ गये !

उपर्युक्त सिद्धान्तों के दीप-स्तम्भ भारतीय इतिहास के उदासीन विद्यार्थियों को अनेक भ्रान्तियों तथा बेहदगियों के गहन कोहरे में से मार्ग डूँड निकासने में शीझ सहायक होने चाहिये क्योंकि ये सिद्धान्त उन विद्यार्थियों

भारतीय इतिहास की भयंकर मुल

को पूर्ण नगर कर देते हैं कि में भवन हिन्दू-भवन दिखाई देते हैं क्योंकि वे का वृष क्षत्र कर कर कर के स तम्य क्ष्य में हिन्दू अंद्रवनाएँ हैं, और मुस्लिम पुरासंग्रहालयों में उनके निर्माण हम्बन्धी कोई अभिनेस इसलिए नहीं मिलते कि वे तथाकथित मकबरे और मन्द्रण कार जात करी बनाए ही नहीं गये थे, अपितु उन्होंने तो केवल अपने उपयोग के लिए उन निर्मित भवनों को बलपूर्वक हिन्दुओं से छीन तियां वा।

THE RESIDENCE OF THE PERSON NAMED IN

Section and Control Section Control Control

THE RESERVE OF COURSE ASSESSMENT

XALCOM.

भयंकर भूल : क्यांक-ह

### सिकन्दर की पराजय जो वीर पोरस पर उसकी महान् विजय कहलाती है

the state of the s

THE OWNER OF THE OWNER OF TAXABLE PARTY.

AND THE PERSON NAMED IN

भारत से शत्रुता करने वाले आज के पड़ीसियों के सुगम आक्रमणों से सर्वथा विभिन्त, प्राचीन भारत की सुदृढ़ सुरक्षा-पंक्ति के कारण उस सम्ब के आक्रमणकारी लड़खड़ाते और नाक रगड़ते हुए वापस जाने पर विवन हुए थे।

ऐसा ही एक दुस्साहसी यूनान का सिकन्दर था जिसने भारत की सीमाओं के साथ छेड़खानी करने पर अपने जीवन की कट्तम घंट का पान किया, और दुर्गति होने के कारण जो अपने प्राण ही गैंवा बैठा।

किन्तु सिकन्दर की पराजय होने पर भी, हमारे इतिहास उसके दुर्भाग्य को भारत की अजेय सन्तान पोरस पर उसकी महान् विजय वर्णन करने अघाते नहीं। असत्य का यह घोर इतिहास भारतीय इतिहास में इसलिए पैठ गया है क्योंकि हमको उस महान् संघर्ष के जितने भी वर्णन मिले हैं, वे मबके सब यूनानी इतिहासकारों के किए हुए हैं। और यह तो सबंज्ञात है ही कि घोर पराजयों से अपना मुख काला करने वाले आक्रमणकारी भी अपने पराभवों को विजय के आवरण में, छदा रूप में प्रस्तुत करते हैं। यही बात मिकन्दर की भारतीय बीर पुरुषों से भिड़न्त में हुई है।

सिकन्दर महान् ''जैसाकि वह पुकारा जाता है ''ईसा पूर्व ३५६ में जन्मा था। वह मेसेडोनिया के राजा फ़िलिप दितीय और एपिरौट की शाह-नादी ओलिम्पियस का पुत्र था। अपनी राजनीति-निपुणता एवं बुद्धिचातुर्य के लिए फ़िलिप तो विख्यात था, किन्तु कहा जाता है कि सिकन्दर की माता असंस्कृत, अग्निक्षित, अशोभन, एक अभिवारिणी एवं आलसी महिला भी।

क्षिकन्दर के बात्यकाल में मेसेडोनिया के दरबार का बातावरण अपने गस्य की सोमाओं का विस्तार करने और इसी हेतु भयंकर युद्धों की योज-कार बनाने हे आपूरित रहता या। अतिकमणात्मक युद्धी में यशार्जन करने एवं सभी ब्नानी राज्यों का अवणी बनने की महान् आकांक्षा मेसेडोनिया में त्यध्य दृष्टिगोचर हो रही थी।

उब सिकन्दर १४ वर्ष हा हो गया, तब उसकी शिक्षा-दीक्षा के लिए प्रसिद्ध बुनानी दासंतिक अरस्तू को नियुक्त किया गया। सिकन्दर का तिरकृत बदम्य साहस मैंकिक अनुदेशों अथवा दार्शनिकतापूर्ण परामर्श के बसोधून न हो पाया। अपने गुरु के पास विनीत भाव से बैठे रहने की अपेक्षा वाहियों, सहसी व्यक्तियों, सैनिकों और राजदूतों के मुख से नये-नये वर्णन ब्नना विकट्टर को अधिक रुचिकर थे। उसको अन्य लोगों के मर्मस्थल में योहा परेचाकर आनन्द तेना अच्छा लगता था। एक बार जब उसका पिता राज्यानी से बाहर या, तब उसने राज्य की सैनिक टुकड़ियाँ लेकर पहाड़ी क्षेत्र के विद्रोहियों को दबाने के लिए चढ़ाई कर दी थी।

त्रमध्य इती समय सिकन्दर के माता-पिता के मध्य पारिवारिक कलह बढ़डी दा रही थी। उन लोगों ने पृथक् हो जाने का निश्चय किया। फ़िलिप ने क्लियोपैट्रा नामक दूसरी पत्नी बना ली। रानी ओलिम्पियस राजमहल छोड्कर बती गई। सिकन्दर, जिसका उद्देह स्वभाव अपनी माँ के स्वभाव ने ही कोंचक मिलता या, अपनी मों के साथ ही चला गया। फ़िलिप को क्सिकोचेंद्रा है एक पूछ प्राप्त हुआ, जो राजसिहासन के लिए समान दावेदार बन समा। कुछ समय पत्रचात् फिलिए को हत्या कर दी गई, और इस पितृ-हत्या के निम् इतिहास ने सिकन्दर पर सन्देह किया है। अपने पिता की हन्दा = कार्पोदार होने को बात असम्भव प्रतीत नहीं होती क्योंकि वह माना के साय बहिन्गांट किया ही करता था।

अनेन वर्गो तक हेना को यह जात रहा था कि सिकन्दर ही गाही युव-राज एक रहत का बारतांदय उत्तराधिकारों है, अतः उसके पिता की मृत्यु व कानान् कान्यासन को बलात् ग्रहण करने में उन लोगों ने सिकन्दर की पूर्व महादश्य की। राज्यासन पर बैठने के पश्चात् सिकन्दर ने अपने च वेरे

एवं सीतेले भाई को मरवा डाला था, जिससे राजिसहासन के लिए अन्य प्रति-अधिकारी न रहें।

भारतीय इतिहास की भयकर भूलें

अब सिकन्दर समाहरण और विस्तारण के मार्ग पर बल पड़ा। उसने सबसे पहले विद्रोही पहाड़ी लोगों का दमन किया। फिर, वह पश्चिम की और चल पड़ा और डनूब नदी का तदवर्ती क्षेत्र अपने अधीन कर बैठा। इसी बीच थेवस की जनता ने उसके विरुद्ध विद्रोह कर दिया। सिकन्दर ने उनके ऊपर अति चपलता से भीषण आक्रमण किया और उनकी राजधानी को धूल में मिला दिया। इस घटना ने भावी योदा के रूप में उसका एक चहुँ ओर प्रसारित कर दिया। एथेन्सवासियों तथा अन्य सभी वृतानी समाजों ने सिकन्दर के सम्मुख घुटने टेक दिए, और ईरान तथा अन्य देशों को जीतने में उसको सहायता देना स्वीकार किया।

इस प्रकार, सभी प्रकार की सहायता से आश्वस्त हो ३३४ ई० पू॰ में सिकन्दर दिश्व-विजय करने को निकल पड़ा। मेसेडोनियनों, इल्लिरियनों, यो सियनों तथा अन्य यूनानी समाजों की ४०,००० सेना लेकर सिकन्दर पूर्व की ओर चल पड़ा।

सिकन्दर सर्वप्रथम ट्राय की याला पर गया और विजय की भावी यावाओं के लिए ईश्वरीय आशीर्वाद प्राप्त करने की इच्छा से उसने विक्वास और निष्ठापूर्वक ट्रोजन-युद्ध के हुतात्माओं की पूजा की।

सिकन्दर के प्रस्थान का समाचार सुनकर ईरान के राजा ने सिकन्दर की विजयाकांक्षाओं को शंशवावस्था में ही रौंद डालने के विचार से उससे भी अधिक संख्या में अपने सैनिक भेज दिये। सिकन्दर अभी 'एशिया तथु' को जीतने में भी सफल नहीं हुआ था। दोनों की सेनाएँ ग्रेनिकस के तट पर भिड़ गई। धमासान युद्ध हुआ। सूर्यास्त होते-होते ईरान की सेना के इारा प्रतिरोध ढीला पड़ गया और वह भाग खड़ी हुई।

'एशिया लघ्' से बाहर जाने वाले सभी मार्गी पर अब सिकन्दर का पूर्ण अधिकार था। उसने स्थानीय यूनानी उपनिवेशों को स्वतन्त्र हो जाने की भोषणा कर दी, विजित प्रदेशों पर राज्यपाल नियुक्त कर दिये और स्वयं की सम्राट् घोषित कर दिया। नये प्रहीत क्षेत्र सिकन्दर के अधीन शीघ

इमनिए हो यये क्योंकि इसकी विकास यूनानी जनसख्या एवं सैनिक-शक्ति

सहायक सिंद हुई थी।

ह्इ वर्ष वश्यात् सिकन्दर ने उत्तरी फिजिया में गोरडियस के राज्य पर ब्राक्सण किया और उसे अपने अधीन कर लिया। किवदन्ती के अनुसार वहाँ पर दानीन फिजियन-राजा गोरडियस के रथ से बँधी गोरडियन-गांठ

को निकन्दर ने जयनी तलबार में काटा या।

इस सनामियान के साथ-साथ सिकन्दर की नौ-सेना हैलेस्पोन्ट क्षेत्र में द्य गई वो । वह जंगी-बेड़ा सिकन्दर को स्वदेश से सम्पर्क बनाए रखने में सहस्यक हुआ था। किन्तु अब बूंकि वह दूरस्य प्रदेशों तक जाने का इच्छुक था, अतः वसने अपनी नौ-सेना को अपने मूल अडु पर लौट जाने का आदेश है विका ।

हैसेस्पोन्ट क्षेत्र से सिकन्दर की नी-सेना वापिस होते ही ईरानी नौ-नेता को उसके राज्य का आदेश मिला कि वह यूनान के राज्य पर आक्रमण इन्हें हैं लिए तैयार रहें । अपनी गृहभूमि पर आक्रमण की आयांका दूर करने के चिए सीरियाई समुद्री तट पर चढ़ाई कर देने का विचार सिकन्दर के मन में जाया। अपनी नौ-सेना को सहायता देने के लिए ईरान का राजा डेरियस म्बर हो एव बहुत बड़ी सेना लेकर सीरिया में प्रविष्ट हुआ। दोनों सेनाएँ रैं पु॰ ३३३ में ईसम में एक-दूसरे से भिड़ गई। ग्रीक इतिहासकारों ने जिका है कि अपने महिना-वर्ग को पीछे ही छोड़कर ईसनी सेना अस्त-ब्यस्त हो भाग लही हुई किन्तु सिकन्दर ने पकड़ी गई महिलाओं के साथ व्यवहार करने में गुरता एवं संयम का परिचय दिया। डेरियस ने अपना आधा राज्य सर्वान्त कर देने का प्रस्ताद एका किन्तु सम्पूर्ण राज्य-समर्पण से कम कोई बाद निकन्दर को मन्तृष्ट कर ही नहीं सकती थी।

इसरे बढ 'टावर' को जा घेरा। घेरा सात मास तक चला, आर वस्तूनं पूर्विसिया उनके अधीन हो गया। बाद में गाजा पर अधिकार कर सिर-दर दिश में पूरा। ईसा-पूर्व ३३२-३३१ के वर्ष की शीत ऋतु मिल में ही ब्युजीन करने बाले स्थितन्दर की ही इसी समय सिकन्दरिया की स्थापनी करन का श्रेष दिया दाता है। किन्तु, जैसा बहुधा हुआ है, हो सकता है कि दिनो पुरेबदमीन दक्रों पर ही मिसन्दर ने अपना नाम थोप दिया हो।

मध्य सागर के सम्पूर्ण पूर्वीय क्षेत्रों को अपने अधीन कर लेने के पत्रवात मिकन्दर ने अपनी आंखें ईरान पर ही लगा दीं। ई० पू० ३३१ में उसने २० सितम्बर के दिन टिग्निस नदी पार की। ज्यों ही वह मोसोपोटामिया से वार गया और आगे बढ़ा, त्यों ही डेरियस के सेनापतित्व में ईरानी मेना गोगमिल नामक स्थान पर उसके सम्मुख आ खड़ी हुई। भयंकर अल्प-कालिक संघर्ष हुआ । ईरानी सेना को फिर पराजित होना पड़ा, और डेरियस मीडिया को भाग गया। गोगमिल के सुद्ध को ही 'अरबिल-युद्ध' के नाम से भी पुकारा जाता है; अरविल इस स्थान से ६० मील दूर एक नगरी है।

भारतीय इतिहास की भयकर भूल

सिकन्दर ने परिणया-साम्राज्य के बेबिलोन प्रदेश को भी अपने अधीन कर लिया, और ईरान की राजधानी परसोपोलिस में प्रवेश कर उस समृद्ध नगर को अपने पैरों तले राँद डाला व फिर उसको आगलगादी। कहा जाता है कि किसी पूर्व राजा करक्षेस द्वारा यूनानी मन्दिरों को व्यस्त कर दिये जाने के बदले में यह जधन्य कार्य किया गया।

हेरियस उत्तर की ओर भागा। किन्तु अब उसकी खोज निरन्तर की गई। एक राजा दूसरे राजा का पीछा कर रहा था। डेरियस की घेर लिया गया। उसके साथ उसका चचेरा भाई एवं योड़े से सरदार ही थे, ई० पू० ३३० की ग्रीष्म -ऋतु यी। इसके पूर्व ही कि सिकन्दर के साथी आगे बढ़कर डेरियस को बन्दी बनाते, डेरियस के साथियों ने उसका प्राणान्त कर दिया और उसका मृतः शरीर सिकन्दर को सौंप दिया।

इसके बाद कश्यप (क्षीर) सागर के तटीय पहाड़ी प्रदेशों को रोदता हुआ निकन्दर अफ़गानिस्तान की ओर बढ़ गया। अब उसको अपनी जीतों पर घमण्ड होने लगा था। अब वह स्वयं को अर्घेश्वर समझने लगा बा और, अपने को पूजन का अधिकारी समझ, बिना नू तच किये अप्रतिरोधित समर्पण चाहताथा। उसने ईरानी राजचिह्न व राजोचित वेशभूषा अंगीकार कर ली। इस कार्य ने उसके मेसेडोनियनों की सैनिक-टुकड़ियों में रोष उत्पन्त कर दिया। उनको सन्देह होने लगा कि उनका मूर्तिवत समादरित नेता उनका तिरस्कार करने लगा था और उनसे विरक्त होने लगा था नयोंकि वह ईरानी राजीचित वेशभूषा को पहनकर दरबार में आता था और अन्य लोगों से निश्चित समपंण भाव की अपेक्षा करता था। सिकन्दर की सेना

के विभिन्त बर्गों में बोर असन्तोष की लहर फैल गई। सिस्तान में प्रीपथ-निया के स्थान पर देशा दाले हुई सेना में घोर विभेद फैल गया। अश्व-सेनाध्यक्ष क्रिनेटम एवं कुछ अन्य लोगों पर सिकन्दर की हत्या करने की योजना इनाने का आरोप नगाया गया। सिकन्दर ने उनको मौत के घाट .उतारने का निश्चम तमभग किया ही हुआ था, किन्तु फिर कुछ सन्मति आ गई। उसको स्वय्ट हो गया कि ऐसा कोई भी पग और भी विभेद पैदा कर देशा, तया इसीलिए वह नरम पड़ नया।

इं॰ पू॰ ३२८ को बसन्त ऋतु में सिकन्दर ने हिन्दूकुश पार किया और क्रम्यूक्षं देख्या अपने अधीन कर लिया। विलुप्त होते दीख पड़ने वाले विभेद किर से उभर आये। उस समय तक सिकन्दर पूरे रूप में मदोद्धत बधियति इत दका था। अतेक सैनिक-अधिकारीगण पर अपने अधिनायक के विरुद्ध वहुवन्त्र करने का अभियोग लगाया गया और उनको मार डाला 441

कों हो उसको सेनाएँ सिन्धु नदी की ओर बढ़ीं, त्यों ही भारतीय पठान कबाइतियों ने उनको. निरन्तर छिपे हुए स्थानों से शतुओं पर आघात पहुँचा-नहुँचाकर, तम किया। वे उस समय भारत की बाह्य-प्रतिरक्षा-यंक्तिनं यो। एक जिबदनी के अनुसार यही वह समय था जब सिकन्दर ने वित्र बाटक्ट इता और उसपर दियोनियस का पथ खोज निकाला था।

कर सिकन्दर सिन्धु नदी पार कर भारतीय उप-महाद्वीप की सीमाओ पर जा सहा दुआ था। सिन्धु पार भारतीय प्रदेश में उत्तरी क्षेत्र में तीन राज्य है। बेहत्सम नदी के बहुँ ओर के क्षेत्र पर राजा आमिभ राज्य करता का। दर्शावना उपनी राजधानी थी। चैनाद से लागे हुए क्षेत्रों पर पोरस का राज्य था, और एक सीमरा राजा कश्मीर के चहुँ और की अभिसार-गुमि पर हानद करता था। राजा आस्मि का पोरस मे पुराना बैर था, अतः उनने स्किन्तर के आक्रमण के समय को अपनी शत्नता का पूरा-पूरा बदला लेने का उपकृत्य जनमर समझा। अभिसार लोग पोरस और सिकन्दर, दोनी का विकान के कारहार बनाए रसने का बचन देकर तटस्थ बँठने का जिल्ला कर केंद्रे। इस प्रकार पीर्म असेला ही रह गया, जिसकी सिकन्दर

का सामना करना था''' सिकन्दर को आम्भि से सभी प्रकार की सकिय सहायता प्राप्त थी।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

वारस्परिक वर्णनों में कोई तिथियाँ उपलब्ध नहीं हैं। सिन्धु के उत्तर तक स्थायी पुल बना लिया गया, और सिकन्दर की सेनाएँ भारत में प्रविष्ट हो गई। आकामक सेना ने अटक के उत्तर में १६ मील पर पहाब डाला। ग्रीक-वर्णनों में अनेक असंगतियां, लुटियां और न्यूनताएँ ढूंढ़ी जा सकती है, क्योंकि उनके लिए इसका स्पष्टीकरण करना कठिन है कि उनके मूर्तिवत समादरित एवं आत्मश्लाघी सिकन्दर ने भारत में अपकृत्य क्यों किए !इसी कारण वे यह चित्रण करने का ढोंग करते हैं कि अपनी विशालता के कारण सिकन्दर ने अपनी भारत-विजय के परिणाम व्ययं कर दिये थे, और वह अपनी मूल-भूमि को लौट गया या।

यह विस्मरण नहीं करना चाहिये कि सिकन्दर जब अपने देश को वापस चला, तबतक उसका मद झाड़ दिया गया था, उसका दिल ट्र चुका था, वह स्वयं विषम रूप में घायल हो चुका था, एवं उसकी विशाल मक्तिशाली तना बुरी तरह तहस-नहस हो चुकी थी।

प्लूटार्च के अनुसार २०,००० पदाति एवं १४,००० अश्वारीहियों की भिकन्दर की सेना पोरस द्वारा युद्धक्षेत्र में एकत की गई सेना से संख्या में बहुत ही अधिक थी। सिकन्दर की सहायता आम्भि की सेनाओं और पारसी सैनिकों ने भी की।

महाराष्ट्रीय ज्ञानकोष के सप्तम भाग के पृष्ठ ५३१ पर लिखा है कि सिकन्दर और पोरस की सेनाओं का परस्पर संघर्ष चेनाब नदी के तटों पर हुआ था। किन्तु कटियस लिखता है कि, "सिकन्दर जेहलम के दूसरी और पड़ाव डाले पड़ा था। सिकन्दर की सेना का एक भाग जेहलम के एक द्वीप में पहुँच गया। पोरस के सैनिक उस द्वीप में तैरकर पहुँचे; उन लोगों ने उसका परा डाल दिया और यूनानी अग्रिम दल पर हमला बोल दिया। उन्होंने अनेक यूनानी सैनिकों को मार डाला। मृत्यु से बचने के लिए अनेक यूनानी नेदी में कूद पड़े, किन्तु वे सब उसीमें डूब गये।"

ऐसा कहा जाता है कि अपनी सेना सहित सिकन्दर ने जेहलम नदी को एक पनी अंधेरी रात में नावों द्वारा हरणपुर से अपर ६० मील की दूरी पर

तेब कटाव के पास पार किया। पोरस के अग्रिम-दल का नेतृत्व उसका पुत्र कर रहा था। अयंकर मृठभेड़ में वह मारा गया। ऐसा कहा जाता है कि इस दिन वर्षा हो रही थी और पोरस के विशालकाय हाथी दलदल में फँस क्वं। किन्तु यूनानी इतिहासकारों द्वारा दिए गये वर्णनों की भी यदि ठीक से सूहम-विवेचना कर ती जाये, तो यह स्पष्ट हो जाएगा कि पोरस की गज-सूहम-विवेचना कर ती जाये, तो यह स्पष्ट हो जाएगा कि पोरस की गज-सेना ने कन्-विविद में प्रलय मचा दी थी और सिकन्दर की शक्तिशाली फीब को तहस-नहस कर डाला था।

एरियन ने लिखा है कि, "भारतीय युवराज ने सिकन्दर को घायल कर

दिया और उसके घोड़े 'बूसे फेलस' को मार डाला।"

बस्टिन कहता है कि, "ज्योंही युद्ध प्रारम्भ हुआ, पोरस ने महानाश करने का आदेश दे दिया।"

बनावश्यक रक्त-पात रोकने के लिए पोरस ने (उदारतावश) केवल मिकन्दर से अकेले ही निपट लेने का प्रस्ताव रखा। सिकन्दर ने उस (बीर-प्रस्ताव) को अस्वीकार कर दिया। आगे जो युद्ध हुआ उसमें उसका ममौतक आवात के कारण उसीके नीचे ढेर हो गया। 'धड़ाम' से युद्ध-भूमि में गिर जाने पर सिकन्दर को शबुओं से घिर जाने का भय उत्पन्न हो गया, किन्तु उसके अंगरक्षक द्वारा वह वहाँ से नुक-छुपकर खिसका दिया गया।

पोरस के हाथियों द्वारा यूनानी सैनिकों में उत्पन्न आतंक का वर्णन करते हुए कटियस ने निला है—"इन पशुओं ने घोर आतंक उत्पन्न कर दिया था, और उनकी (तूर्यवादक जैसी) प्रतिध्वनित होने वाली भीषण कीन्वार न केवल घोडों को भयातुर कर देती थी जिससे वे विगड़कर भाग उठने, अणित घुडसवारों के हृदय भी दहला देती थी। इसने इनके वर्गों में एमी समदह मनायी कि अनेक विजयों के ये शिरोमणि अब ऐसे स्थान की बीज में लग गर्ने उनकी शरण मिल सके, अब सिकन्दर ने छोटे अस्वास्त्रों से गुमक्तित अग्रेनियनों एवं घो सियनों को आज्ञा दी कि वे गर्ज के कि के विजय के विगड़ कार्रवाई करें। इस प्रत्याघात से चिहकर उन आहत पशुओं ने कुद हो, जाक्रमणमारियों पर भीषण हमला कर दिया, जिसके परिणाम-विकास के बीच उनके परी तक रौद दाले गये। सर्वाधिक हृदय-विदारक दृश्य तो वह था अब यह स्थल-वर्ष पशु अपनी सुंड से यूनानी सैनिक को

पकड़ लेता था, उसको अपने ऊपर वायु-मण्डल में अग्रर हिलाता था, और इस मैनिक को अपने आरोही के हाथों में सौप देता था ''जो तुरन्त उसका सिर भड़ से अलग कर देता था। इस प्रकार, परिणाम सन्देहास्पद वा, कवा मेसेडोनियत लोग हाथियों के पीछे भागते थे, और कभी उनसे दूर-दूर भागने को विवश, हो जाते थे। इसी प्रकार सारा दिन व्यतीत हो जाता था, और युद्ध चलता ही रहता था।"

भारतीय इतिहास का भयकर भूल

डियोडोरस सत्यापित करता है कि, "विशालकाय हाथियों में अपार बल था, और वे अन्यन्त लाभकारी सिद्ध हुए। उन्होंने अपने पैरों तले बहुत सारे यूनानी-सैनिकों की हिड्डिया-पसलियां चूर-चूर कर दीं। हाथी इन सैनिकों को अपनी मुंडों से पकड़ लेते थे और भूमि में जोर से पटक देते थे। वे अपने विकराल गज-दन्तों से सैनिकों को गोद-गोदकर मार डालते थे।"

ये सब वर्णन स्पष्टतः प्रदर्शित करते हैं कि युद्ध या तो सूखी जमीन पर लड़ा गया था, अथवा यदि भूमि गीली भी थी, तो भी उसमें पोरस की गज-सेना दलदल में नहीं फरेंसी थी—जैसाकि असत्य प्रचारित किया जाता है।

पोरस की वीर सेना द्वारा शतु-हृदय में प्रस्थापित भयंकर आतंक के इन वर्णनों के होते हुए भी पक्षपातपूर्ण कुछ यूनानी वर्णनों में दावा किया गया है कि पोरस भायल हुआ था, पकड़ा गया था और उसकी सेना को णस्त्र त्याग करने पड़े थे।

अनुवर्ती घटनाओं से यह स्पष्ट हो जाता है कि उपर्युक्त धारणा मनगढ़न एवं स्वार्थप्रेरित विश्वान्ति है। यूनानी इतिहासकारों की इच्छा यही
रहा है कि हम विश्वास करें कि असंख्य नरमेध, कूर हत्याओं और सम्पूणं
यमृद्ध नगरियों का ध्वंसकर्ता सिकन्दर उस समय अत्यन्त प्रकृत्लित हुआ धा
जब बन्दी बनाय जाने पर पोरस ने उससे निशीकता से अपने साथ राजा
जैसा ध्यवहार करने को कहा था, कि सिकन्दर ने न केवल उसे उसका प्रदेश
उद्दोरनावश वापस कर दिया था, अपितु अपनी ओर से भी कुछ और प्रदेश
पीरस को दे दिया।

"ईयोपियाई महाकाव्यों" का सम्पादन करने वाले श्री ई० ए० डब्ल्यू० कैज ने अपनी रचना में सिकल्दर के जीवन और उसके विजय-अभियानों का

हिलाने बाला भयंकर विषधर अकस्मात् ही मुस्कराता हुआ आकर्षक राज-कमार बन गया और पुरस्कार-वितरण करने लगा।

बर्णन सम्मिलित किया है। उनका कहना है कि, "जेहलम के युद्ध में सिकन्दर की अस्य सेना का अधिकांश भाग मारा गया था। सिकन्दर ने अनुभव कर का अब्ब लगा का कि विद में लड़ाई जारी रखूंगा, तो पूर्ण रूप से अपना नाश कर न्या। बतः उसने युद्ध बन्द कर देने के लिए पोरस से प्रार्थना की। भारतीय परम्परा के सत्यादुष्ट्य ही पोरस ने शरणागत शत्रु का वध नहीं किया। इसके बाद दोनों ने एक सन्धि पर हस्ताक्षर किये। अन्य प्रदेशों को अपने साम्बल्याधीन करने में, फिर, पोरस की सहायता सिकन्दर ने की।"

यही तथ्य, कि पौरस ने सिकन्दर से अपना प्रदेश खोने की अपेक्षा कुछ जीता ही था, प्रदक्षित करता है कि सिकन्दर ने न केवल ग्रान्ति के लिए आता ए. धमा-याचना की, अपितु यह भी कि उसका पराभव इतना पूर्ण या कि उसे अपने कुछ भू-क्षेत्र भी पोरस को भेंट करने पड़े थे। इन यूनानी वर्णनी पर भी विश्वास करते हुए कि सिकन्दर ने कुछ भू-प्रदेश जीतने में पोरस की सहायता की थी, यह भी बिल्कुल स्पष्ट है कि अपना धमंड बिल्कुल चूर-चूर हो जाने पर सिकन्दर ने अत्यन्त दयनीयावस्था में पोरस का सहायक हो सेवा करना स्वीकार कर लिया और भारत में अतिक्रमण कर प्रविष्ट होने के रण्डस्वरूप पोरस के लाभार्थ कुछ भू-प्रदेश जीतने का वचन दिया। यह हो सकता है कि वह अतिरिक्त भू-प्रदेश घोषित रूप में शब-भाव रखने वाले तक्षशिला के राजा आम्भि और राजनियक-तटस्थता बनाए रखने बाले अभिसार लोगों का रहा हो।

मिकन्दर की पराजय के लिए श्री बैज द्वारा दिया गया कारण यह है हि उसके सैनिक युद्ध में अपने हजारों साथियों की क्षति से अति दुः खित हो चके है। उन्होंने अपने शस्त्रास्त्र फेंक दिये और अपने नेता से शान्ति के लिए प्रयत्न करने की प्रार्थना की। श्री बैज का कहना है कि शान्ति की अवर्षना करते समय सिकन्दर ने निवेदन किया था-"श्रीमान् पोरस ! मुझे लगा कर दीजिये। मैंने आपकी जूरता और सामध्यं शिरोधार्य कर ली है। बब इन कप्टों को मैं और अधिक सह नहीं सकूँगा। दुःखी हृदय हो मैं अब ब्यना जीवन समाप्त करने का इरादा कर चुका हूँ। मैं नहीं चाहता कि मेरे मैनिक मेरे ही समान विनष्ट हों। मैं वह अपराधी हूँ जिसने इन सैनिकों को करात काल के गाल में धकेल दिया है। किसी राजा को यह शोभा नहीं देता कि वह अपने सैनिकों को इस प्रकार मौत के मुँह में धकेल दे।"

सिकन्दर का सामर्थ्य प्राचीन भारत की प्रतिरक्षात्मक लीह-दीवार से टकरा कर ऐसा चूर-चूर हो गया था कि पोरस के साथ युद्ध के पश्चात् उसके मैनिकों ने और आगे युद्ध करने से बिल्कुल साफ़ इन्कार कर दिया। यह भली-भांति कल्पना की जा सकती है कि जब पोरस अकेला ही सिकन्दर और आम्भि की मिली-जुली सामध्यं को धूल में मिला सकता था, तो सिकन्दर कभी-भी सिन्धु नदी के पार नहीं आता यदि केवल आम्भि की राष्ट्रभिक्त बोर न्यायबुद्धि पोरस के प्रति उसके शत् भाव की दास न हो जाती।

अनुवर्ती घटनाओं द्वारा प्रस्तुत ऐसे स्पष्ट साक्ष्यों के होते हुए भी र्जिहालकार उपर्युक्त उद्धरण को प्रक्षिप्तांश कहने और इसीलिए उनकी बक्हें नना करने के दुराग्रह पर अड़े हुए हैं। तर्क के लिए यह मान लेने पर भी कि उपर्युक्त उद्दरण प्रक्षिप्तांश ही हैं, हम यह प्रश्न करते हैं कि पोरस के किर को देखिल के सिर की मौति काट लाने की शपथ खाकर युद्ध में प्रविष्ट होने बाने नियन्दर ने न केवल पोरस को जीवन-दान दिया, अपितु उसकी बन्दी इक्का में हुना किया, उसको उसका सम्पूर्ण राज्य लौटा दिया और सद्बादना वह पुरस्कार इद कुछ और प्रदेश भी भेंट में दे दिया। यह उत्तवा ही अविभागक्त है जितना यह कहना कि किसी पुरस्कार-वितरण-समारोह में बहुता प्रकट होकर अपना शीश तील-गति से ऋद्वाबस्था में

बापस जाने का निश्चय भी कर लेने के पश्चात्, यह स्पष्ट है कि मिकन्दर को उन प्रदेशों से होकर जाने की अनुमति नहीं मिली थी, जिनको उसने पहले जीता था और जिनको भली-भाति जानता था।

पह लिखित तथ्य भी कि अभिसार ने सिकन्दर से मिलने से इन्कार कर दिया था, सिकन्दर की पराजय का संकेतक है। जैसाकि दावा किया जाता है, यदि वास्तव में सिकन्दर ने पोरस की शक्ति का पराभव किया होता तो नेभी तक तटस्य रहते वाला अभिसार शान्ति बनाये रखने एवं मिद्रता-अर्जन करने के लिए झटपट सिकन्दर के पास दौड़कर गया होता।

ग्रीक-इतिहासकारों के अनुसार तो हमें विश्वास कर लेना चाहिये कि सिकन्दर की सेनाएँ विना प्रतिरोध के, बिना किसी रोक-टोक के, वेनाइ तह राजी नदी पार कर गई बीं। यह स्पट्ट रूप में दर्शाता है कि जब वोरन ने अपने तत्नाल मतु सिकन्दर को आम्भि के उत्तरी प्रदेश और वहाँ ने मिन्छ के पहिचम की और बापिस लीट जाने से मना किया था, तब पारस ने दिनास-हदयताक्य अपने प्रदेश के मार्ग से सुरक्षित चले जाने में सहायता टेने का आक्वासन दिया था. यदि सिकन्दर दक्षिण की ओर जाता।

पोरम की और से यह अत्यन्त दूरदिशता का पग था क्योंकि यदि उसने विकटर को आस्मिक क्षेतीयमार्ग और वहाँ से अफ़गानिस्तान जाने की बनुमति दे दी होती, तो जैमा कि अनुवर्ती मुस्लिम आक्रमणकारियों ने अनेक बार किया, वैसा ही सिकन्दर ने भी कृतघनतापूर्वक अन्य आक्रमण करने के निए नेना का पुन एकबीकरण किया होता।

ज्यों ही फिकन्दर की सेनाओं ने राखी नदी पार की, त्यों ही भारत की हितीय मुख्या-यंक्ति ने अपना जीहर दिखाया । पोरस ने अपने ही भू-प्रदेश हारा उनकी संरक्षात्मक श्रृह-रचना में सन्तद्ध कर दिया था। किन्तु उसे जात का कि हमारे वीर क्षवियां द्वारा पूर्ण सन्तद्धता एवं उत्साहपूर्वक क्रार्गल्ड भारत के अन्य भागों से भी सिकन्दर अक्षत नहीं जा सकता था। इतना हो नहीं, जब वह अन्य रास्ते से लीटकर जाता तब उसकी वापसी पर उन्हरी पूरी चटनी बनायी जाती, और विश्व-विजेता होना तो दूर, उसे ना असहाय एवं अक्तिबनाबस्था में पहुँचा दिया जाता। यही हुआ भी। अत. इतिहास की वह अवस्य ही ध्यान रखना चाहियें कि एक पराभूत गतु गर अने सा पारम का सम्मान तो उस भारतीय महान् नेता और राजनीतित्र ने कर न जनमा किया जाना चाहिये जिसने सिकन्दर के अभिमान और इमकी नेनाको कुर-कुर कर दिया था; और निमंद, शोकाकुल एव प्राव्यास्वतरको के रूप में ही सिकान्दर को बापस घर भेजने के लिए बाध्य दार दिया दा।

राबी और स्थास नदी के मध्य-भाग में सिकन्दर की सेनाओं की अनक विकट लेहाडण जहनी पड़ी थीं। प्राचीन काल में भारतीय सेनाएँ इतनी मात्रधान पर्व सनके थी कि दे किसी भी प्रकार का सशस्त्र अतिक्रमण सहन जहीं करती थीं। प्रत्येक नागरिक एक सैनिक था। राष्ट्रभक्ति का स्थान नहां भी प्रकार अपवित्र दयाभाव नहीं ने पाता था। व्यास के तट पर वहुँचत-पहुँचते सिकन्दर के सैनिकों ने और आगे कोई भी लड़ाई लड़ने मे साफ़ इन्कार कर दिया क्योंकि शस्त्रधारी होने के कारण उनको प्रत्येक प्रा पर रोका गया था, विकट सशस्त्र प्रतिरोध किया गया था; वे भूसे रहे थे, उनको घर की याद सताने लगीथी, वे क्षत-विक्षत एवं युद्ध करने से थक बुके थे। वे अनेक युद्ध लड़ चुके थे। पोरस के साथ उनका युद्ध एशिया में चौथा एवं अन्तिम महान् संघर्ष था। इसकी भयावह स्मृतिया उनके लिए हृदय-कम्पित कर देने वाली थीं।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

जिन मार्गों से सिकन्दर वापस जा रहा था, उनमें उसका आगमन अभि-तस्दनीय न होने के कारण सिकन्दर के भूखे मरते सैनिकों ने असावबान नागरिकं-समुदायों को लूटना शुरू कर दिया। किन्तु इंस तथ्य को यूनानी वर्णनों में इस असत्य दावे का प्रमाण कहकर प्रस्तुत किया गया है कि पोरस के तथाकथित पराभव के पश्चात् और अधिक प्रदेशों को जीतने एवं नुट का माल एकत्र करने के लिए सिकन्दर दक्षिण की ओर मुड़ गया।

सिकन्दर सिन्ध और मकरान के मार्गों से वापस गया। प्रत्येक स्थान पर उसकी शोचनीयावस्था को प्राप्त सेना के विभिन्न वर्ग भारतीयों द्वारा छुटपुट आक्रमणों, भुखमरी एवं रोगों से ग्रस्त होकर संख्या में कम-ही-कम होते सये।

इस वापसी के समय 'मलाबी' नामक एक भारतीय जन-जाति ने सिकन्दर के यूनानी राक्षसी-झण्डों का कड़ा मुकाबला किया। इसमे होते वाली अनेक मुठभेड़ों में स्वयं सिकन्दर भी घायल हुआ था। एक संघर्ष में वो उसके टुकड़े-टुकड़े कर दिये जाने वाले थे। प्लूटार्च ने उल्लेख किया है, "भारत में सबसे अधिक खुंखार लड़ाकू जाति मलावी लोगों के द्वारा सिकन्दर की देह के टुकड़े-टुकड़े होने ही वाले थे "अपनी छोटी-सी टुकडी और स्वयं अपने को ही इन बर्बर लोगों के तीर-भालों के भयानक संघाती में परेगान पाकर वह इन लोगों के मध्य में कूद पड़ा। उन लोगों ने हाथा-पाई तक में भयंकर आक्रमण किया। उनकी तलवारें और भाले सिकन्दर के विच को भेद गये और उसे भयानक रूप में आहत कर दिया। गत् का

एक बर-संधान इतने प्रवस-वेग से हुआ था कि वह उसके जिरह-बस्तर को प्र शरक्षण की उसकी पर्सालयों में घुस गया। सिकन्दर घुटनों के बन यार कर गया जा समय उसका शतु करबाल लेकर - उसका शीय उतारने के निए दोड पहा । प्यूतेस्टस और लिम्नेयस ने स्वयं को सिकन्दर की रक्षायं हाने कर दिया, किन्तु उनमें से एक तो मार डाला गया और दूसरा अत्यन्त शासल हो गया।"

इसी मारकाट के बीच में सिकन्दर की गर्दन पर भारी मोटे सिरे वाली छत्री का बहार हुआ। उसका अंगरक्षक उसे उसकी अचेतावस्था में ही

किही मुर्रोक्षत स्थान पर से गया।

बौटते समय भी युनानी राक्षसों ने अकथनीय अत्याचार किया है। विज्योत्माइ अथवा पराजय-जन्म नैराश्यः दोनों ही अवस्था में सिकन्दर की युनानी सेना अत्यन्त कृर व्यवहार करती थी। जब जनता उनकी सहायता करने से इन्कार कर देती थी, तो वे अत्यन्त नृशंसतापूर्वक उन शान्त नाग-रिको पर सपट पड़ते ये और बच्चों व महिलाओं को मौत के घाट उतारने समते थे।

मलावियों को ही भौति स्यूजिकन, ऑक्सीकन व साम्बुस (सभी भार-तीय वातियां) सिकन्दर की अतिक्रमणशील सेना पर भीषण प्रहार करने को दृष्टि से संगठित हो गई। अत्यन्त कठिनाई से और बुरी तरह पिटी हुई षोड़ी-सो सेनामाद के साथ सिकन्दर सिन्धु नदी के मुहाने तक पहुँच पाया। वृद्धि अपने गस्त्रों एवं सैनिकों की अजयता में सिकन्दर का विश्वास भंग ही गया का, इसलिए उसने स्थल-मार्ग छोड़कर समुद्र के रास्ते जाने का विचार किया। उसने एक दल सैन्य-गतिविधि-अनुसंधानकार्य के लिए आगे भेग मी दिया। किन्तु उसमें समुद्र मार्ग में जाने का भी उत्साह नहीं था। अतः बत्यन्त्र संकोषपूर्वक उसने बल्चिस्तान पार कर पश्चिम की ओर जाने की विचार किया। इस क्षेत्र में भी ओरिटस लोगों ने यूनानी सेनाओं को भारी वीहा पहुँचावी। रसम सन और पासनी पहुँचते-पहुँचते वहाँ का भीषण ताप इसके अधार्त विस्ता संनिकों को ले बैठा। उनकी संख्या और भी कम ही क्यो। यस सांक और निराद्त हो उसने मड़े सिया पार किया और वह कारमेनिया पहुँच गया। दहाँ केटमें के नेतृत्व में एक टुकड़ी और नी-सेनी का एक भाग उससे आ मिला। कुछ कम मजुत्वपूर्ण क्षेत्र में इस प्रकार सेना के अंशों के आ मिलने से मार-मारकर गिरा दी गयी और लगभग विनष्ट कर दी गयी सेना में कुछ आगा का संचार हुआ। इन विजिल प्रदेशों में भी जिकन्दर द्वारा नियुक्त राज्यपालों ने अपने असंयमी आचरण में स्थानीय जनता को कुपित कर रखा था। लोगों ने उनके विरुद्ध सणस्त्र विद्रोह कर रखा या । इसलिए सिकन्दर की उन राज्यपाली की बदलना पढ़ा।

भारतीय इतिहास की भयकर मुले

सिकन्दर को बहुत बार एक महान् और नेक राजा के क्य में चित्रित किया गया है। किन्तु एरियन लिखता है कि, "जब बैक्ट्रिया के बसूम की बन्दी बनाकर सिकन्दर के सम्मुख लाया गया, तब सिकन्दर ने अपने सेवकी से उसको कोड़े लगवाए, और उसके नाक और कान कटवा दाले। बाद में बसुस की मरवा डाला गया। सिकन्दर ने कई फ़ारसी सेनाध्यक्षों की नगंसतापूर्वक मरवा दिया था। फ़ारसी राजिविह्नी की धारण करने पर सिकन्दर की आलोचना करने के अपराध में सिकन्दर को स्वयं अपने ही गुरु अरस्त के भतीजे कलस्थनीज को मरवा डालने में भी कोई सकांच नहीं हुआ था। कोधावस्था में उसने अपने ही मिल क्लाइटस को मार डाला या। उसके पिता का विश्वासपाल सहायक परमेनियन भी सिकन्दर के द्वारा मौत के घाट उतार दिया गया था। जहां कहीं भी उसकी सेना गया, उसने समस्त नगरों में आग लगा दी, महिलाओं का अपहरण किया और बच्चों को भी तलवारों की धारों पर सूत डाला। 'ग्लिम्पसिस ऑफ वर्ल्ड हिस्ट्री' के ७२वें पृष्ठ पर स्वर्गीय जवाहरलाल नेहरू ने लिखा है कि, "सिकन्दर वृथाभिमानी, उद्धन और अनेक बार अत्यन्त कूर व हिंसक था। वह स्वयं को ईश्वर के समान ही समझता था। क्रोध के क्षणों में अथवा आवेशावस्या में उसने अपने ही सर्वोत्तम मित्रों के पुत्नों का वध किया, और महान् नगरों को उनके निवासियों-सहित ही पुणंतः ध्वस्त कर दिया।"

अन्य धर्मों की महिलाओं में ईरान की दो शाहजादियों को सिकन्दर ने अपने घर में डाल लिया था। उसके सेनापतियों ने भी, जहाँ कहीं वे गये, अनेक महिलाओं को बलपूर्वक अपनी रखेल बनाकर रख लिया था।

भारत में उसका संघर्ष उसकी मौत का परवाना बन गया था। अपने षर बापिस जाते समय जव वह मीडिया में शिविर डाले पड़ा था, उसकी भीरताब हाराहारा या भवकर में

मेना में भवंबर विद्रोह कीत गया। सिकन्दर ने मेसेडॉनियनों को बस्तास्त मना म भवतर जिल्ला का किया में से तेना में भरती कर लेने की धमकी दी। कर देने और अन्य जानियों में से तेना में भरती कर लेने की धमकी दी। कर दन आर बाब काला का है। बहुत कहिनाई से विद्रोह शन्त हुआ और सिकन्दर ई० पू० ३२३ में वेबिलोन

देडिकोट से प्रत्यान करने की निश्चित तिथि से दो दिन पूर्व सिकन्दर अपने मिह मीडियम के घर पर एक भोज में गया हुआ था। भारत-विजय करने में वर्शीना मस्तक नीचे झुक जाने की कटु-स्मृतियों को भुला देने के निए अत्यधिक मद्यपान के कारण यह ज्वर-ग्रस्त हो गया। उस समय वह केवल ३३ वर्ष का था। ज्वर बढ़ा रहा व और भी तेज हो गया। १० दिन के बाद उनकी बाक-कक्ति लुप्त हो गयी, और फिर ई० पू० ३२३ में जन बी २८ तारीस को बहु अचेतावस्था में मर गया। सिकन्दर के मरणोपरान्त भोगम नामक एक पुत्र जन्मा था, किन्तु कुछ महीनों के भीतर ही सिकन्दर की पत्नी एवं अवोध तिम्नुमार डाले गये।

सिकन्दर का उल्लेखनीय जीवन-वृत्त अकस्मात् अतिक्रमण से प्रारम्भ हजा, किन्तु जब उसका साहस न्याय एवं विवेक की परिधि-सीमाओं को लांघ गया और जब उसने भारत की सुदृढ़ प्रतिरक्षा-पंक्ति से टकराने का यत्न क्या, उर वह विधियाता हुआ, लड़खड़ाता हुआ वायस भेज दिया गया था। बह भारत में मस्ते-मस्ते बचा। बुरी तरह से घायल हो जाने के कारण जब बहु भारत में नौटा, तो अपने घर पहुँचने से पूर्व ही मर गया। उसकी गांकिमानी सेना पूर्णतः नष्ट-भ्रष्ट हो चुकी थी। अतः इतिहास को पुनः भारत-सिकन्दर सबर्प का मृत्यांकन कर पोरस को निविवाद रूप में विजेता वार्षित करना चाहिये। अब उपयुक्त समय है कि यूनानी वृत्त-लेखकों के पक्षपादपूर्ण दाशों की अत्यन्त मूक्ष्मता से जाँच-पड़ताल की जाये, जिससे सिकन्दर के मार्गाय असियान की सत्यता का ज्ञान हो जाय।

#### आधार-प्रत्य सूची

XAT.COM.

- (१) आंफ्रेसर हरिज्वन्द्र सेट्स रिसर्च पेपर आंन दि टॉपिक, रैंड एट दि इलाहादार संभन (१६३०) आंफ़ दि इण्डियन हिस्ट्री कांग्रेस ।
  - (२) श्रीदेशर एम॰ एस॰ बोधनकर्स आर्टिकत्स आंन दि टापिक।
  - (३) महाराष्ट्रीय ज्ञानकोश ।
  - (४) डीवियोशिक टेक्स्ट्च ऐडिटेड बाई ई० ए० डटल्यू बैज।
  - (१) "व्यक्तविम आंध दल्हें हिस्ट्री" बाई जवाहरलाल नेहरू

भयंकर भल : कमांक-१०

## आदि-शंकराचार्यजी का काल १२६७ वर्ष कम अनुमानित

भारतीय इतिहास के विधिकाल-क्रम की अनेक समस्याओं में एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण कालकम का सम्बन्ध महान् दार्शनिक आदि थी शंकरा-चार्वजी से हैं। महान् विभृति श्री शंकराचार्वजी सम्पूर्ण भारत में परम श्रदा से विश्व-वंद्य हैं क्योंकि उनकी अद्वेत-मीमांसा भारतीय अध्यात्मदिद्या विचार प्रणाली की विश्व इतम रूप मानी जाती है।

इस महान् दार्शनिक ने अनेक पीठ (मंठ) स्वापित किये। इनमें चार पीठों ने परम्परागत रूप में अपने-अपने क्षेत्र में सर्वोच्च वार्मिक-दार्शनिक सत्ता का उपभोग किया है। ये चार पीठ है: उत्तर में बद्री-केदार पीठ, पश्चिम में द्वारिका पीठ, पूर्व में जगन्नाथपुरी तथा दक्षिण में भू गेरी पीट। पांचवीं पीठ-कांचीपूरम में - काया विसर्जित होने तक महान् विभूति श्री वंकराचार्यजी द्वारा सुशोभित होती रही।

भी शंकराचार्य अत्यत्प जीवी रहे। वे केवल ३२ वर्ष जीवित रहे। किन्तु मूल समस्या यह है कि वे कौन से ३२ वर्ष तक जीवित रहे। भारत में बिटिश लोगों के शासन काल में जिनका शब्द ही पूर्ण प्रभूट्य रखता था और जो आज भी अति पावन समझा जाता है, क्या उन पश्चिमी विद्वानी की मान्यतानुसार जैसाकि माना जाता है। श्री शंकराचार्यजी ईसा पश्चात् ७३८ से ६२० वर्ष के कालखण्ड में इस भूतल पर विद्यमान थे ? अथवा थी मंकराचायंजी ईसवी पूर्व ४०६ ले ४७७ की अवाध में इस देश का मार्ग-वर्णन करते रहे, जैसा अनेक भारतीय विद्वानों का मत है !

इस विवाद में काल-सम्बन्धी प्रतिष्ठा का प्रकन अत्युच्च है। सभी

इंग्टियों से १२६७ वर्ष की तुटि एक अत्यन्त महत्त्व का विषय है वयोंकि वह भारतीय इतिहास के समस्त प्राचीन घटनाकम में परिवर्तन ला सकता है। इसका कारण यह है कि भारतीय इतिहास में श्री शंकराचायंजी का स्थान अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। इसलिए आवश्यक हो जाता है कि दोनों पक्षों हारा प्रस्तुत प्रमाणीं का सम्यक् विवेचन किया जाये।

कांचीपुरम नियंत कामकोटि पीठ, जहां अपने पर्यटनशील आश्रमिक जीवन के पहचात श्री मंकराचार्यजी स्थायी रूप से निवास करने लगे थे, उनके हारा हैसा पूर्व ४०२ में स्थापित हुआ था। तबसे अद्यतन चले आ रहे अनुवर्ती जाचायों की अविच्छिन्न श्रृह्मला इनके पास है : वर्तमान डाचार्व इन कम में ६=वें हैं। उत्तराधिकारियों में तीसरे श्री सर्वज्ञात्मन हवा बीचे भी सत्यबोध कमनः ११२ और १०४ वर्ष तक धार्मिक व्यवस्था का मचानन करते रहे जबकि ३२वें आचार्य श्री चिदानंदयन केवल ४ वर्ष हो सधीष्ठित रहे। ३६वें आचार्य श्री चित्सुसानन्द का कितने समय तक प्रभाव रहा, जात प्रतीत नहीं होता वयोंकि, यदापि उनका नाम सूची में समा-बिए है, तथापि इनका कालखण्ड लिखा नहीं है।

इंमापूर्व ४८२ से ११६६ ईसवी तक —२,४४८ वर्षी तक शंकराचार्यों के क्या में अधोरित ६= महानुभावों में से प्रत्येक का औसत कार्यकाल ३६ वर्ष निकलता है जो असम्भव बात नहीं है, जबकि हमें जात ही है कि स्थाना-वन अलंक जावाल परम जुड बह्मचारी रहे हैं, जिन्होंने तपण्यर्था, संयम. मिनव्यविता एवं गृद्धि का आदर्श जीवन व्यतीत किया ।

म् गेरो मह की एक परम्परा द्वारा प्रतिपादित तीसरा मत यह है वि महान् जनगचार्यका इसा पूर्व ४ मे विद्यमान थे।

बर हम बन्छवी विभूषित आदि-शंकराचार्यजी के जीवनकास के वस्य का निधारण करने के लिए उपलब्ध साध्य का सम्यक विवेचन करेंगे।

(१) अन्वीरिया के एक अभिनेत्र (शिलालेख) में शिवसीम का उत्सेख भिन्नता है। यह शियमीम भगवान शकर के शिय्य के रूप में विणित है।

विश्वसीय बन्द्रबर्मेन का गृह या। इन्द्रवर्मन ६७६-६ -७ ई० के आसन पान क्रोंबर रहा एमा जात है। यह साध्य के रूप में उद्धृत किया जाती है कि होत्र गमार्थ सन् अध्यास स्टब्स स्टब्स है । इस मत की अस्थीकृत करते हुए यह उल्लेख करना समीचीन है कि महान एकरावार्यकों के लिखा की सूची में किसी भी शिवसोम का कहीं कोई नाम नहीं है। साथ ही, ऐसा प्रतीत होता है कि किसी परवर्ती शंकराचार्य की अपेक्षा, शिवसीम का नाम आदि-शंकराचार्यजी के नाम के साथ भूल से जोड़ दिया गया है क्योंकि जब-से शंकराचार्यों की पीठ की स्थापना हुई है, तभी से उनको अत्यन्त पूज्य-भाव से सम्मानित किया गया है।

भारताय डांतहास की भयंकर भूल

- (२) "सौन्दर्य लहरी" नामक एक ग्रन्थ महान् शकराचार्यजी प्रणीत कहा जाता है। इसके ७५वें पद में 'द्राविड शिम् के रूप में तमिल सन्त तिरुज्ञानसम्बन्ध की ओर संकेत निर्दिष्ट माना जाता है। चूँकि वह सन्त ईसा परचात् ७वीं शताब्दी में या, इसीलिए तक दिया जाता है कि उसका यश फैले हुए दक्षिण भारत में कम-से-कम एक शताब्दी तो हो चुकी होगी और श्री शंकराचार्य, जो उस सन्त का सन्दर्भ देते हैं, स्वयं तो अवश्य ही व्यो शताब्दी में हए होंगे। इस तर्क में अनेक न्यूनताएँ देखी जा सकती है। सबं-प्रथम तो यह धारणा ही निराधार प्रतीत होती है कि किसी व्यक्ति की कीर्ति सम्पूर्ण देश में फैलने के लिए एक शताब्दी से न तो अधिक और न ही कम समय की आवश्यकता होती है। दूसरी बात यह है कि 'सौन्दर्य लहरी' आदि-शंकराचार्यजी की रचना है, यही धारणा अत्यन्त संदिग्ध है। कुछ भी हो, पूरी की पूरी तो यह किसी भी प्रकार उनकी रचना नहीं है। ऐसा सम्भव है कि यह किसी अन्य परवर्ती शंकराचार्य की कृति हो।
- (२) यह बलपूर्वक कहा जाता है कि शंकराचार्यजी के सभी वर्णनों में "पूर्वमीमांसा" नामक दार्शनिक लघु-ग्रन्थ के रचयिता थी कुमारिल भट्ट को मिलने का सन्दर्भ आता है। अतः चूँ कि कुमारिल भट्ट 'सन् ७०० ई० स पूर्व" नहीं हुए, उनसे आयु में पर्याप्त रूप से छोटे होने के कारण शंकरा-नायंजी व्या शताब्दी में ही हुए होंगे। इस मत को अस्वीकार करते हुए यह कहना आवश्यक है कि ठीक है, वे दोनों व्यक्ति समकालीन थे, किन्तु कुमारिल भट्ट ही आज तक माने गये काल में संकड़ों वर्ष पूर्व की बिश्ति प्रतीत होते हैं। अतः यह विश्वास करने के स्थान पर कि कुमारिल भट्ट और मकराचार्य वि शताब्दी (ईसवी पश्चात्) में हुए, अधिक सही यह प्रतीत हीता है कि ये दोनों ही महानभाव ईसवी पूर्व छठी शताब्दों में विश्वमान है।

XALCOM.

(४) ऐसा क्हा जाता है कि शंकराचार्यजी के 'सूल-भाष्य' में पुराणों में प्रितिगादित पानुपत-सिद्धान्तों का प्रतिकार किया गया है। पुराणों का समय हेना परकात् बोषी गताब्दी कहा जाता है। यह प्रमाण स्वरूप प्रस्तुत किया बाह्य है कि बंकराबार्य ईसा पक्कात् दवीं शताब्दी में हुए थे। इसके उत्तर में बहा का सकता है कि स्वयं पुराणों का काल-निर्धारण ही दोषहीन नहीं है। पश्चिमी विद्वानों की सायह धारणा रही है कि भारतीय सभ्यता बहुत अपिक प्राचीन नहीं है। उन लोगों ने अपनी इस पूर्वकित्पत धारणा के नामजस्य में सभी भारतीय तिथिक मों को तोड़ा-मरोड़ा है। इसलिए उन नोगो करा पुराणों का काल-निर्धारण स्वयं ही प्रश्नास्पद है।

(१) बान्तरक्षित की 'तत्त्व समग्रह' पर कमलशील की टीका से एक उद्धरण भी 'सूब-भाष्य' में समाविष्ट कहा जाता है। यहाँ निवेदन है कि मम्बद है स्वय कमलजीत ने ही शंकराचार्य के 'सूत्र-भाष्य' से यह उद्धरण ने निवा हो। हम लोग अभी तक उलटा ही समझते रहे हों।

- (६) कहा जाता है कि श्री जंकराचार्य ने बौद्ध विद्वानों असंग, दिन्नाग, नागाईन तबा अञ्चयोग के मतों का लण्डन किया है। विचार किया जाता है कि वे बारी विद्वान् इसा पश्चात् तीसरी शताब्दी से पूर्व जीवित न थे, अंतः यक राजायं ईमा पक्चात् =वीं जताब्दी में ही रहे होंगे। इस मत के खण्डन में रहता परेगा कि बद्यपि अकराचार्यको ने निस्मन्देह रूप में बौद्ध-मीमांसा के नीतन्त्र विज्ञानबाद तया गून्यबाद की विचारधाराओं का खण्डन किया है। नकाब इन्होंने असंग, दिन्नाग अथवा नागार्जुन का कहीं भी नामोल्लेख नहीं किया है। वे बौद्ध-मिद्धान्त तो उन बौद्ध-विद्वानों के जीवन काल में प्रचारित होते ने बहुकाल पूर्व ही जनता में प्रचलित हो चुके थे । अतः प्रांकराचार्य द्वारा बच्चीकृत जिड्डान्त हो असग, दिल्लाग अथवा नागार्जुन से बहुत समय पूर्व के है। साम ही, वह भी सम्भव है कि ये तीनों महानुभाव भी ईसा पण्चात् नीमरी बनाब्दों से पूर्व ही हुए हूँ।
- (७) करा बाता है कि श्री सकराचायंजी मुप्रसिद्ध संस्कृत कवि भर्त -हरि के पक्षात् हुए दे । मत् हरि का समय ईसा पश्चात् ६००-६५७ आंका शता है, अतः अनुवान किया जाता है कि शंकरा वार्य जी वर्गी शताब्दी में व । इसमे सन्देह मही कि भन् हरि शकराचार्यजी से पूर्व विद्यमान थे, किन्तु

यह दावा कि भन् हरि ७वीं शताब्दी ईसा परवात जीधित थे, स्वयं ही प्रकास्पद है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूजें

(=) शंकराचार्यजी का काल-निर्धारण इसा पक्चात् द्वी भताब्दी में करने वाले लोग अपने पक्ष में दो तिथि-पत्नों का उल्लेख करते हैं। शृंगेरी पीठ की एक शास्ता से समर्थित एक तिथि-पत्र श्री शंकराचार्यजी का जन्म ईसा पश्चात् ७८८ व मृत्यु ८२० ई० निर्धारित करता है। तिथि-पन्न निम्न-लिखित है।

> दुष्टाचार-विनाशाय प्रादुर्भूते महीतले, स एव शंकराचार्य साक्षात्कवल्यनायकः निधिनागेभवह्यब्दे विभवे शंकरोदयः॥

'निधिनागेभवहि' सूल से हमें ६४ दे का अंक मिलता है। उसका कम पलटना होगा क्योंकि अंकों को प्रस्तुत करने की संस्कृत-प्रणाली अन्यान्य प्रणालियों से उलटी है। तब कलियुग का ३८४१वाँ वर्ष आ जायेगा, चुकि कलियुग का प्रार्द्भाव ईमा पूर्व ३१०२ में हुआ था। इसका अर्थ यह होगा कि श्री शंकराचार्य का जन्म ३८८६ — ३१०२ = ७८७ ई० में हुआ था। "चन्द्रनेत्रांक भवह्यब्दे" वाला दूसरा सूत्र शंकराचार्यजी की निधन-तिथि द१६-२० ई० सिद्ध करता है।

उपर्युक्त साक्ष्य का खण्डन करने के लिए, हमें अन्य विवरणों की ओर भी ध्यान देना होगा, जो दृष्टि से ओझल हो गये प्रतीत होते हैं। निधिनागे-भवहि' वर्ष प्रस्तुत करने बाला तिथि-पत्न ही हमें शंकराचार्यजी की जन्म-तिथि का दिन भी साध्यरूप में प्रस्तुत करता है। इसमें "विभवे माधवे मासि दशम्यां प्रांकरोदयः" है जिसका अर्थ यह है कि 'विभव' के चक्रवत वर्ष के वैणाख मास के चन्द्र पक्ष की दशमी तिथि को श्री शंकराचार्यजी का प्रादु-र्माव हुआ या । शंकराचार्यजी का जन्म ईसा पश्चात् ववीं शताब्दी में मानने वाले लोगों का पक्ष इस सूत्र के कारण कमजोर पड़ जाता है, उनके छक्के ष्ट्र जाते हैं क्योंकि शंकराचार्यजी का जन्म चक्रवत् वर्ष 'नन्दन' (न कि विभव) सभी लोग पंचमी स्वीकार करते हैं (दशमी नहीं)। यही जन्म शताब्दी है जो सम्पूर्ण भारत में मनाई जाती है।

इस भ्रान्ति की उत्पत्ति का कारण यह है कि जो वर्ष आदि-जंकराचार्ष

जी का जन्म-वर्ष विश्वास किया जाता है, वह वास्तव में ३६वें उत्तरा-धिकारी अभिनव शंकराचार्य का जन्म-वर्ष है। ये अभिनव शंकराचार्यजी ईसा पश्चात् उदद में ८४० तक कामकोटि पीठ के अधिष्ठाता रहे हैं। नदाजित इहा न्द्र को 'गुरुरतन मालिका' पर 'सुधमा' नामक अपनी

टीका में आत्मबोध ने अभिनव गंकराचार्य की जन्म-तिथि की ओर निम्न-

निक्ति माति किया है-· विभवे ब्रमासे श्वत पक्षे दशमीदिनमध्ये शेवधिदिपदिशानलवर्षे :

इवात वे 'विभव' चकीय वर्ष में, जुबल पक्ष की दशमी को दिन में कलियग के ३०६६वें वर्ष में —तदनुसार ईसा पश्चात् ७०० में जनमें थे।

मदंश मदाशिव बोध की "पुण्यश्लोक-मंजरी" भी आत्मवोध के मत की

इस प्रकार पृष्टि करती है

"वैद्याते विभवे सितं च दशमीमध्ये विवस्वानिव, स्वावासः यितक् जप्जितत मस्काण्डाभेटीखण्डनः ।"

चूँकि विभिन्त आध्यात्मिक केन्द्रों के अनुवर्ती आचार्यों को सभी सम-कालीन व्यक्ति जकराचार्य कहकर ही उल्लेख करते रहे हैं, इस कारण प्रथम गकराबार्वजी का जीवनचरित कामकोटि पीठ के ३≔वें आचार्य अभिनव वंकर के काब बुल-मिल गया। यह परस्पर घोलमेल उन दोनों के जीवन की घटनाओं में अत्वस्त माद्रम्य होने के कारण हुआ

अदि अंकरावार्यजी का जन्म मालावार स्थित कालटी में हुआ था। अभिनव नेकर चिद्रम्बरम् मे जनमे थे। किन्तु एक अन्य परम्परा के अनुसार आर्थि जरूर भी चिदम्बरम् के निवासी थे। उन दोनों ने भारत की अत्य-देव बाबा की। आदि करुराचार्य की ही भौति श्रीमनव अंकर भी कडमीर गर्व वे और वहां कुछ समय के लिए सर्वज पीठ की अध्यक्षता की थी। दक्त परवात, वे बैताम की ओर गये, दत्तात्रेय सुफा में प्रविष्ट हुए और किर उनके दर्भन नहीं हुए ।

भाक्षवंक नवर विजय' ने स्पष्ट रूप में दोनों को मिला-जुला दिया है। बीर बीमनव सकर की निविधों को आदि अकराचार्य से जोड़ दिया है। परिवती का जरीर-स्वाप कोची में हुआ।

जिमनव असराचालं का देहावसान ५२ वर्ष की आयु में ईसा पडचात्

८४० में हुआ। फिर भी, जिस किसी ने उनके सम्बन्ध में भ्रम उंटाना किया, वह इतना सावधान तो अवश्य था कि उसने अभिनव शकराचार की भी ३२ वर्ष जीवन व्यतीत करने का श्रेय दिया क्योंकि आदि-शंकराचाय केवल ३२ वर्ष ही जीवित रहे, ऐसा जात ही है। यह कार्य अभिनव शंकरा-चार्य की मृत्यु-तिथि २० वर्ष घटाकर किया गया। इस प्रकार शृंगेरी पीठ की एक शास्त्रा विश्वास करती है कि आदि-शंकराचार्य का गुहा-प्रवेश (गुफा में घुसना अर्थात् देह-त्याग) 'कल्यदे चद्रनेवांकवह्यदे' तदनुसार =२० ईसवी में हथा था।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

इस सम्बन्ध में हम 'पुण्यश्लोक-मंजरी' का भी उल्लेख कर लें जो अभिनव शंकर की मृत्यु ऐसे बताती है: "सिद्धार्थि न्ययनेऽप्युदिचनिश्ची दर्शेंऽहि काले कलेविद्याशेवधि पावके गुरुरभूत सच्चिद्विलासोमृनिः" जिसका अर्थ यह है कि उनकी मृत्यु सिद्धार्थी चक्रीय वर्ष में, आषाढ़ मास के नवीन चन्द्रोदय के दिन अर्थात् ८४० ईसवी में हुई थी।

यदि हम आदि-शंकराचार्यं जी की मृत्यु से सम्बन्धित शृंगेरी मठ का पूर्व सन्दर्भ सही मान लें, तो यह सम्भव नहीं है कि कामकोटि पीठ के ३५वें आचार्य अभिनव शंकराचार्य की मृत्यु केवल मात्र २० वर्ष के अन्तर से ही हो गयी। अतः ८२० ईसा पश्चात् के दर्ष में शंकराचार्य की मृत्यु का सन्दर्भ अभिनव शंकराचार्य की मृत्यु से है । ईसा पश्चात् का ८२०वां वर्ष तथ्य रूप में ६४० ईसवी होना चाहिये जैसाकि ऊपर कहा गया है।

इस प्रकार जो लोग आदि-शंकराचार्य का ईसवी सन् व्वी शताब्दी में होता मानते हैं वे वास्तव में शंकराचार्यों की शृंखला में ३५वें आचार्य अभि-नव गंकराचार्य से आन्ति-ग्रस्त हो जाते हैं। उत्तरकालीन विद्वानों की यह प्रान्ति आत्मबोध ने पहले ही देख ली थी, जब उसने १७वीं शताब्दी के प्रथम चतुर्थांश में अपनी पुस्तक 'मुषमा' की रचना की थी। उसने लिखा हैं इत्यादिना मूलकारे पौष प्रपंचायिष्यमाणेक्यो नगणंकरेद्रादिश्यः अस्य भेदापहणजन्मदिविजय निर्माण प्रमुखेषु स्थलेषु तयोईयोरपि वृत्तजातमेकतः मकलीकृत्यनिवबन्धुः अस्य किमपि किमप्यर्वाचीनाः अविदितं भुवन वृत्तान्तेः

कतिपये कवयः इत्यवगतव्यम् (सुप्रमा-१६)। 'माधवीय शंकर विजय' नामक ग्रन्थ (७२) में कहा है कि (आदि- XALCOM.

सदराचार्य की माता) आर्याव्या की कोख में एक पुत्र-रत्न का उस गुध मृहनं में जन्म हुआ था जिस समय सूर्य, संगल और णित उच्चस्थ थे और कुर नशत केंद्र में का 'आधासति शिवगुरी: निजतुंगसरथे सूर्य, कुले रिव

गृहेच गृरीच केन्द्रे ।

इस पर को एक विचित्र बात यह है कि प्राच्य पद्धति के विपरीत, "माधवीय मकरविजय" का तेखक, चाहे वह कोई भी रहा हो, प्रचलित भारतीय सदसरों में से किसी के भी अनुसार शकराचार्यजी की जन्मतिथि नहीं निखता और न ही वह चन्द्र-तिथि अथवा शुभ ग्रहों का उस्लेख करता है। ये घोर विसगतियाँ हैं जो उसके साध्य को निर्मूल कर देती हैं। ये न्यून-ताएं किसी भी मूल भारतीय जन्मपत्नी ने नहीं मिलतीं।

गृतिरी पीठ में उपलब्ध आदि-जंकराचार्यजी की जन्मपत्नी के अनुसार इनको बन्मतिथि ३०५२ कलि. ईबवर संवत्सर, रिववार, वैशाख मास के क्ल्प्रक्ष को पचनी है। किन्तु जन्मपत्नी के अनुसार ग्रहों की स्थिति न ती हमापूर्व कर की जन्मपत्री से मिलती है और न ही ईसा पश्चात् ७८८ वाली है। अते वा तो जन्मनुष्टली सलत है अथवा निष्कर्ण रूप कलि-वर्ष ३०५० अमृद है। किन्तु कोई से समजन से ही यह ईसा पूर्व ५०६ की जन्मकुण्डली स मन या जातो है। इसका विवद विवेचन हम बाद में करेंगे। इस समय तो दनना ज्यान रखना ही पर्योध्त है कि दोनों विभिन्न वर्गो द्वारा शंकराचार्य की का जन्म-वर्ष ईसा पूर्व ४४ अशवा ईसा पश्चात् ७=≈, संब गलत है।

 ऐसा दाबा किया जाता है कि शंकराचार्यजी के महाभाष्य के हिनीव बच्चाय के अन्तर्गत प्रथम खण्ड के १८वें सूत्र में श्रुवन और पाटिन-पृष्ट नाम के, प्राचीन भारत के दो नगरी का उल्लेख है। ईसा-पश्चात् ७४६ मा मदकर बाद के कारण पाटलिपुत्र नष्ट हो चुका था, अतः व उस यम्य हे पूर्व ही रहे होंगे। यह तब अयुक्तिभूषं हे क्योंकि हम विभिन्त सन्दर्भी ने निवसाम और निमंबर जैसे अविद्यमान नगरी का भी उल्लेख करते हैं।

(१०) इसी भाष्य में भी शंकराचार्यजी ने "पूनवेर्मन बाँझ महिला के पुत्र के मिहासम पर बैठा" जैसे दबनस्यों की अयुवितयुक्तता की और भी भार बार्बायत किया है। इसमें कुछ अन्वेपकों को सुदूर जावा में राज्यासीत तन्कालीत पुनर्व नेत पान का प्रम हो जाता है। उसी नाम का एक और राजा पश्चिमी मगध पर राज्यारूढ़ था, ऐसा उल्लेख ह्व नसांग ने किया है। और चुकि प्रांकराचार्यजी ने अपना भाष्य बाराणसी में लिखा है, इसलिए मगध का पुनर्वमंत उनके मस्तिष्क में अवश्य ही रहा होगा। च्कि ६३ ७-३८ ईसवी में हो नसांग मगध में ही था, इसलिए पुनर्वमंन उसी काल में निण्यय ही सिहासनारूढ़ हुआ होगा।

यह अत्यन्त धृतंतापूर्ण एवं दुक्ह तक है। आदि-शंकराचार्य जैसे दार्श-निक को आत्मविद्या-विषयक व्याख्या करते समय किसी जीवित व्यक्ति का नामोल्लेख करने की आवश्यकता न थी। ऐरा-गैरा, नत्यू-खैरा की ही बांति प्तवंभंत भी कोई कियत नाम ही हो सकता था। वह पुनवंभंत कोन था। यह पता करने का यत्न करना तो बालोचित है। यदि वह मचमुच ही कोई समकालीन व्यक्ति था, तो फिर यदि सम्भव हो, उस बांझ महिला व उसके पुत (?) को भी खोजने का प्रयत्न वयों न किया जाये।

इसके विपरीत, विधायक साध्य उपलब्ध है कि आदि-शकराचार्य का समकालीन मगध का राजा 'हाल' था। सदाशिव ब्रह्मे न्द्र की 'गुरु-रत्न मालिका' (२१) में 'अपिहालपालपालितः' का उल्लेख करते समय कहा गया है कि 'हाल' आंध्र-वंशोद्भव था जिसने कलि संवत्सर २६०६-२६१३ तदनुमार ४८४-४८६ ई० पू० में राज्य किया था। राजतरंगिणी में उल्ले-खित कश्मीर के गोनन्द-वंश के 'नर' का समकालीन ही 'हाल' राजा था।

(११) 'माधवीय शंकर विजय' ग्रन्थ आदि-शंकराचार्य को बाण, मयूर, दण्डी का समकालीन उल्लेख करता है: स कथाभिरवन्तिषु प्रसिद्धान्ति-बुधान । शिथिलीकृतदुर्मदाभिमान् निजभाष्यश्रवणोत्सुकांश्च —पकारो ।

चूंकि प्राध्यापक वेबर, बूह्मर और मैक्समूलर का मत है कि दण्डी छठी मतादरी ईसबी की समाप्ति के निकट ही जीवित थे, और बाण व मधूर अवीं गताब्दी ईसवी के प्रारम्भ में थे, अतः विश्वास किया जाता है कि वादि-गंकराचार्यजी भी उसी समय के आसपास जीवित रहे होंगे।

यहाँ यह कह देना आवण्यक है कि 'माधवीय जकरविजय' रचना को अत्यन्त अविश्वसनीय प्रत्थ समझना चाहिये क्योंकि यह (११वी शताब्दी हैंसवी के) श्री कान्ताचार्य और (१०वीं शताब्दी ईसवी के) अभिनवगुप्त की भी आदि-शंकराचार्य का समकालीन घोषित करती है। यह तो इस प्रकार

हुआ जैसे ईसा मसीह में लेकर जवाहरलाल नेहरू तक के सभी व्यक्तियों को समकालीन कह दिया जाय। यह रचना स्वयं ही कालदूषण है क्योंकि यद्यपि इसका रचनाकार अथवा इसके अनेक रचनाकार इस शताब्दी के सुप्रारम्भ-काल में ही जीवित थे, तथापि इसका रचनाश्रेय १४वीं शताब्दी के वाद्या-रण्य माधवानायं को दिया जाता है। यह दो शताब्दी पूर्व से पहले की नहीं हो सकती, क्योंकि इसमें डिण्डिम एवं अद्वैत लक्ष्मी की दो टीकाएँ भी समा-विष्ट है। परवर्तों का सम्बन्ध तो १६वीं शताब्दी के प्रथम चतुर्यांश से था। देशांक दुर्मेतिसंवत्सर १६३=, मार्गशिर मास, शनिवार के अंक में <sup>™</sup>आंध्र पत्तिका" (मद्रास) के अपने लेख में श्री वेतुरि प्रभाकर भास्त्री ने स्पष्ट किया है, इस बन्य का सशोधन, संबधन इतने अधिक लोगों ने किया है कि अब उनका पता नहीं लगाया जा सकता।

(१२) तकं दिया जाता है कि शंकराचार्य के गुरु गोविन्दपाद थे। परवर्ती गृह नौहपाद ने इंश्वरकृष्ण की "सांख्य-कारिका" की समीक्षा की यो जो कटाचित् १७० ईसवी में चीनी भाषा में अनूदित हुई थी। अतः गौहपाद उसी समय के आस-पास हए होंगे और उनके प्रणिष्य शंकर उनसे दो गताब्दी बाद हो हुए होंगे, यह तक प्राह्म नहीं है। किसी की रचना इतनी भीध प्रसिद्ध नहीं होती थी, और नहीं इतनी दूर स्थित चीन देश की धाषा में अनूदित हो पाती, विशेष रूप में उन दिनों जबकि मुद्रणालय नहीं ये, बीर न ही आधुनिकतम विज्ञापन, प्रचार-प्रसार के साधन ही थे। यह ती नम्भव या कि समीक्षा तिन्दी जाने में और उसके चीनी भाषा में अनुवाद किये जाने के मध्य अनेक शताब्दियां व्यतीत हो गयी हो। यह सिद्ध करता है कि गोड़पाद, गोबिन्दपाद और आदि-शंकर ५७० ईसवी से शताब्दियों पूर्व हुए दे ।

(१३) "कौपूदेश काल" नामक तमिल रचना में उल्लेखित सन्नाद् विवित्रम गरुराचार्य द्वारा जैव-मत में दीक्षित कहा जाता है। एक ताम्र-पत्र अवितेख में जिविकम-प्रथम का समय चौथी जताब्दी एवं जिविकम-द्वितीय का समय छठी शताब्दी इंसर्वी इस्कीयं है। तक दिया जाता है कि आदि-जंकराचार्य द्वारा धर्म-दोक्षित चिविकम परवर्ती था। इस अवधारणा को अस्वीकार करने के लिए कहना आवण्यक है एकराचार्यजी श्रीव-मत के संकृचित मार्ग में रुचि नहीं रखते थे; वे धमं-परिवर्तन के समयंक न वे। वे प्रथमतः एवं प्रमुखतः दार्शनिक थे। अतः जिन शंकराचार्यजी की और मन्दर्भ है वे तो कदाचित् उत्तरकालीन उत्तराधिकारी, कामकोटि पीठ के २ ३वें आचार्य श्री सच्चिदानन्द्धन थे।

भारतीय इतिहास का भयकर भूल

आदि-शंकराचार्य जी के काल के सम्बन्ध में ऊपर कही गयी विभिन्न परम्पराओं में अनेक न्यूनताओं, असंगतियों तथा परस्पर-विरोधी बातों की और संकेत करा देने के पश्चात् अब हम उस साध्य का विवेचन करेंगे जो इस मत का पोषक है कि शंकराचार्यजी ईसवी पूर्व ४०६ से ४७७ वर्ष तक जीवित रहे।

हम निम्नलिखित पर अपना पक्ष आधारित करते हैं-

- (१) द्वारिकापुरी और कान्जीपुरम् पीठों के अभिलेखादि
- (२) शृंगेरी पीठ की अधिक पुरानी परम्पराएँ।
- (३) सर्वज्ञबोध का 'पुण्यश्लोकमं जरी' तथा आत्मबोध की 'गुरू-रल-मालिका ।
- (४) शंकराचार्यं के काल का बहुमूल्य सूत्र समाविष्ट करने वाले एक जैन अभिलेख 'जिनविजय' के कुछ विशिष्ट पद।

हम एक-एक कर इनका विवेचन करेंगे।

आत्मबोध ने अपनी रचना 'सुषमा' में आदि-शंकराचार्यजो से सम्बन्ध रखने वाले तथा 'प्राचीन शंकर विजय' में लिखित एक काल-लेख का उद्धरण दिवा है। इसमें लिखा है-

"तिष्ये प्रसानल शेवधि बाणनेत्रे यो नन्दने दितमणाबुदगध्वभाजि, राधेऽदिनेरुडुनि निर्गतमस्त्र लग्नेऽप्याहूतवान् शिवगुरुः स च शंकरेति।"

उपर्युक्त पद में 'अनल'-३ है, 'शेवधि'-६ 'बाण'-५ और 'नेत' का अर्थ है २। यह संख्या बनी ३६५२। संस्कृत में चली आई परिपाटी के अनुसार इस संख्या को पलट देने से बनी संख्या है २५६३। ये वर्ष बने कलियुग के। कलियुग प्रारम्भ हुआ ई० पू० ३१०२ वर्ष में। इस प्रकार कलियुग का े ४६३ का वर्ष बना ३१०२ ऋण ( - ) २५६३ = ४०६ ई० पूर्। यह बर् वर्ष था जिसमें आदि श्रो शंकराचाउंजी उत्पन्त हुए थे।

अन्य विवरणों में हमें उपलब्ध है कि चकीय वर्ष नन्दन, बैशास मास

तवा मूर्वबार जो मास के चन्द्रपक्ष की पंचमी को था। धनु राणि उच्च क्यानीय की और पुनर्वमु नक्षत विद्यमान था। उल्लेखयोग्य वात यह है कि सम्पूर्व भारत में, प्रतिवर्ष, शंकराचार्यजी की जन्म-शताब्दी उपगुंकत तिवियों के अनुसार ही मनायी जाती है। अतः ई० पू० ५०६ में शंकराचार्य जी का जन्म होने के सम्बन्ध में आधिकारिकता विषयक कोई सन्देह किसी के मन में रहना नहीं चाहिसे।

उन तिबि से दारिकापीठ में ७६ पुरी में १४० तथा कामकोटि पीठ में ६= उत्तराधिकारी आबार्यों की अविशृंखलित परम्पराएँ चली आ रही हैं। इन तीन महान् केन्द्रों की परम्परा की सहज ही दृष्टि-ओझल कर उपिक्षत नहीं किया जा सकता।

समाट् सुधत्वा द्वारा स्वयं आदि-जंकराचार्यजी को सम्बोधित करत हुए एक ताम्र यव अभिलेख भी है। द्वारिकापीठ के एक आधुनिक आचार्य व्योत वंडमर्य कर्व के २६वें पृष्ठ पर यह अभिलेख छपा हुआ है। इस अभिनेत की तिथि वृधिष्ठर-युग की २६६३ है जो ४७=-४७७ ईल पूर्व बतनी है।

हगलाबपुरी स्थित गांदर्धनपीठ का तिथिकम द्वारिका के तिथिकम से नेन काना है।

राजनीतिक उथल-पृथल के कारण बेहबिध इतिहास बाले प्रांगेरी नद को भी कारी परम्पर। है जिसके अनुसार आदि-जंकराचार्य ४४ ई० पूर्व में हुए दे, न नि =की मतावर्श ई० में।

कामगोट वे नंकरात्रायंजी से चली आयो अनुवर्तियों की परम्परा पुष्य-वर्गेन मद्भरी', 'गृष्ठ-रत्न-मालिका' तथा 'सूपमा' में अभिनिखित हैं।

'पुरुष-क्लोक महरी' में कामकोटि गीठ के प्रथवें आचार्य श्री नवेज मदानिक बांध द्वारा संबहीत २०६ पद है। वे आचार्यश्री १६वीं जतावदी म क्षेत्रित के। वे क्षेत्रित करने हैं जि अधिकांश पद अति प्राचीन हैं, जो युगी ने बनुवन्धि को क्यानुसार प्राप्त हुए हैं । व पद पूर्ववर्ती आचार्यों के मृत्रु नमाचार के बबार्ध वर्णन है जिनमें प्रत्येक आचार्य की मृत्यु की तिथि, मान वर्ष तथा ब्हान का उल्देख समाविष्ट है। दिव्यात आचार्यों की पावन-हमृति में श्रद्धांजलि समर्पित करते समय उनका पुण्य-वाचन करना ही उन पदों का प्रयोजन था।

MISQIN SINGLA ... X.

गुरु-रत-मालिका में ८६ सुन्दर तथा संक्षिप्त सुगठित पद है जो हामकोटि पीठ के ४५वें आचार्य श्री परमणिवेन्द्र सरस्वती के एक णिया श्री सदाशिव बहा न्द्र द्वारा संग्रहीत हैं। उन पदों में आदि-शंकराचार्यजा के गमग में चली आयी पीठ की उत्तराधिकारी-परम्परा का उल्लेख है।

· 'स्यमा' 'गुरु-रत्न-मालिका' पर आत्मबोध द्वारा लिखी गयी टीका है। आत्मबोध कामकोटि पीठ के ४ वर्षे आचार्य थी अध्यातम प्रकाशेन्द्र मरस्वती के जिस्से थे, वे 'पुण्यक्लोक' पर लिख कर्य भाष्य 'मकरन्द्र' के भी रचिता है। उनकी रचना अन्यन्त उच्चकोटि की तथा ऐतिहासिक प्रतिभा-सम्पन्न है जिसकी प्रशंसा प्रत्येक पाठक को करनी ही पड़ती है।

इतिहासकारों ने कामकोटि, पुरी, द्वारिका और कुण्डली पीठों में संब-हीत अभिलेखों की अत्यधिक समानता के तथ्य की घोर उपेक्षा की है। शृंगेरी एकमात्र अपवाद है। यह कर्ल्यना करना तो अत्यन्त अनुचित बात है कि पूर्वकालीन चारों केन्द्रों के आचार्यों है किसी पूर्व समय में दूरिनसन्धि की और भावी-संतति को अपनी प्राचीनता के प्रति पथन्नष्ट करने के लिए उन जाली अभिलेखों की रचना कर डाली। कभी एकत्र होना तो दूर, अपने पवित्र, साधारण और पूर्ण सदाचारी जीवन के लिए विख्यात ये आचार्य मामूहिक रूप में और व्यक्तिगत रूप में कभी भी इतनी अन्तव्यता की स्थिति को प्राप्त नहीं हुए होंगे कि अपने एक ही संस्थापक के जीवन की घटनाओं और तिथियों को जोड़-तोड़ दें; ऐसा तो किसी भी प्रकार उपहास के लिए नम्भव नहीं है, किसी भौतिक लाभ की लेशमान इच्छा भी नहीं हो सकती थो उन पुण्यात्माओं में।

आधुनिक इतिहासकारों ने अपने आपको कुछ बिशिष्ट तिबि-कमों ने विश्व रखा है, जिनको वे समझते हैं कि ये अकाट्य हुए में अत्याज्य हैं। वे भवत नाक्ष्यों से पुष्ट उन निथियों को स्वीकार करने से इन्कार कर देते हैं जी अकी धारणा की जड़ें हिला देते हैं। किन्तु यह तो क्रान्तिकारी परिवर्तनी त पुगहै। युगों प्राचीन वैज्ञानिक मान्यताओं में भी भारी परिवर्तन व सुधार XALCOM.

हो रहे है। अतः मह बहाना बनाना व्याचे है कि १७वीं-१५वीं शताब्दी की ऐतिहासिक मान्यताएँ अटल और अप्रतिवादनीय है।

आदि-जकरावार्यको को जन्मतिथि ई० पूरु ५०६ घोषित करने वाला विश्व-पत जैन-प्रचितेल 'जिनविजय' द्वारा सम्बल प्राप्त करता है यदापि बाह्य रूप में स्पष्टतः वह शंकराचार्यजी के विरोध में है। यह युधिष्ठिर-युग की ओर सकेत करता है जो युधिष्ठिर के राज्यारूढ़ होने की तिथि से मेल काता है। यह वर्ष कतियुग प्रारम्भ होने से ३६ वर्ष पहले या अर्थात् ३१३० मृष ३६ = ३१०२ ई० पू०।

उनियों का मुझिष्डर-युग ४६≈ कलि अर्थात् २६३४ ई० पू० से मेल

रसमा है।

वह तिबि-पत्र वास्तव में कुमारिल भट्ट की तिथि का उल्लेख करता है। किन्दु चूंकि कुमारित भट्ट और जंकराचार्य समकालीन थे, अतः ये तिथियां हमें हकरावार्यों के काल-निर्वारण में सहायक है। यह तिथि-पत्र ऐसा

> "तृषिवारस्तर पूर्णे मर्त्याक्षी वाममेलनात् एकांकृत्य समेतांकः कोषोस्यात्तत्रवत्सरः। महाचार्य कुमारस्य कर्मकांडवादिनः जेयः प्रादुर्भवसस्मिन वर्षे योधिष्ठिरशके।"

उपवृक्त पर में तृषि ७ है, बार ७, पूर्ण ० है, और मत्यक्ति २ हैं। इससे हमें ७६०२ की संख्या उपलब्ध होती है। जब इसे उलटें, तो यह जैतियों के बुंबिष्टिर-सुन की २०३७ वन जाती है अर्थात् ६३४ ऋण २०७७ = ११ । ई = प्॰ । बह् कुमारिल भट्ट की जन्मतिथि है ।

'बुहत गंगर विजय' के रचयिता थी चित्स्खाचार्य जी का कहना है कि हुमारित पर् औ शकरावार्यजी से ४८ वर्ष बड़े थे। इससे हमें ५५७ ऋण उट वर्षात् १०६ ६० पु॰ प्राप्त होता है जो थी शंकराचार्यजी का जन्म-वा है।

मंदराबावंबी अपना १५ वर्ष की आयु में अर्थात् ४६४ ई० पूर्ण हुमारिल बहु को मिले थे, ऐसा कहा जाता है।

'जिनिविचय' के अनुसार नंकराचार्य जी के देहत्याग का वर्ष जीनियों के

मधिष्ठिर-युग का, २१५७ अर्थात् २६३४ ऋण २१५७=४७७ ई० पु॰ रक्ताक्षी चक्रीय वर्ष में है ('दि एज आंफ़ गंकर' पृथ्व = १४१ पर मंदीमत 書1)

'पुष्पण्लोक-मंजरी' भी शंकराचार्य का देहावसान २६२५ कलि अयवा ३१०२ ऋण २६२५ = ४७७ ई० पू० में होना बताती है। यह रक्ताकी बर्ष में वधभ-मास में गुक्ल पक्ष की ११वीं तिथि को बैठता है।

आचार्य जंकर बुपदेव वर्मा के शासनकाल में नेपाल भी गये थे। नेपाली वंशानुक्रम के अनुसार वृषदेव वर्मा ने २६१५ कलि से २६५४ किन तक राज्य किया था (काटा वेंकटाचलम् की 'कोनोलोजी ऑफ़ नेपाल हिस्ट्री', वृद्ध ४५ देखिये)।

इस तिथि की पुष्टि होती है श्री चित्सुखाचार्य जी के द्वारा लिखी गयी 'बहत्-शंकर-विजय' से । श्री जित्सुखाचार्य जी शंकराचार्य जी के समकालीन एक अत्यन्त सुस्थिरमना जीवनी-लेखक थे। वे दोनों ही गँगवावस्था से पर-स्पर मित्र थे। उस रचना के ३२वें अध्याय में लेखक महोदय का कहना है: "सभी शुभ लक्षणों से युक्त गर्भावस्था के दशम मास में, युधिष्ठिर-यूग के २६३१वें दर्प में, मगलकारी नन्दन वर्ष के आनन्ददायक वैशाख मास के णुक्ल-पक्ष की पंचमी को जब सूर्य भेप-राशि में था, चन्द्र पुनर्वसु लग्न में प्रविष्ट हो चुका था, जब ककं प्रारम्भ हो रही थी, मध्याह्न के समय, अभि-जितचड़ी में जब गुरु, शुक्र, शनि, सूर्य और मंगल सभी उच्चस्य ये, जब सूर्य के साथ बुध एक ही ग्रह में था, उस ममय (शंकर की माता) आर्यस्भा ने यणस्वी पणमुख को जन्मा था।"

मुधिष्ठिर सम्बत् २६३१ काल-२५६३ है जो ई० पू० ५०€ ही होता है। उपर्युक्त लक्ष्णों से युक्त जन्म-कुण्डली अग्रिम प्रकार होगी।

XALCOM.



वृंकि परं-मन्छ दिए नही गये हैं। इसलिए यहाँ उन्हें लिखा नहीं है। इस बन्द-कुण्डली की भूगेरी पीठ द्वारा संग्रहीत जन्म-कुण्डली से मिलाने बर इस देखते हैं कि केवल कुछ-थोड़ी-सी शुद्धियों के अतिरिक्त दोनों एक ही है। श्रृंगरी पीठ में रखी जन्म-कुण्डली पंचांग के अनुसार ई० पू० ४४ की यहाँन्यात से मेन नहीं खातो। अतः, यदापि शृंगेरी जन्म-कुण्डली (योड़े-बहुत परिवर्तन के माथ) ठीक ही है, किन्तु ई० पू० ४४, जिसको वे शंकरा-काई की का जन्मवर्ष मनाते हैं, ठीक नहीं है । इसके विपरीत, श्री चित्सुखा-बार्य द्वारा उस्तेबित यहाँ की स्थिति ई० पू० ५०६ के वर्ष में ग्रहों की मिन्हिन पूर्व मेन खाती है।

(क्रॉनिकन ब्रॉक नेपाल हिस्ट्री, पृष्ठ ११० के अनुसार) नागार्जुन योगी का बात है। पु॰ १२१४ में कहा जाता है, अतः यह विश्वास करना ठीके है कि वह संकराचार्य को का पूर्व-पुरुष या।

की कुनारित मह को ई० पू० ११७ में जनमा प्रदर्शित किया ही जा कुरा है, बतु इनको सकताबार्य जी का अग्रज-समकालीन मानना बिल्कुत सही है। दनको भन् हिन अयवा मत् प्रपच नाम से पुकारा जाता है। व वकरानार्व की के पुत्र गोलिन्द भगवत्याद के पुत्र थे।

जा साम मोबन हो कि थे। गकराचार्य जी को ई० पूर्व छठी गताब्दी म स्थाय उनकी भगवान् बुद का समकालीन ही बना देना है, उनकी हम उती

देना बाहते हैं कि स्वयं बुद्ध को भी पूर्वकालीन निर्धारित करना आवश्यक है। उनका काल-निर्धारण भी बहुत कम अनुमानित है। किन्तु यह तो अन्य जध्याय की विषय-वस्तु है। भगवान् बुद्ध ई० पू० १८८७ से १८०७ ई० पू० तक जीवित रहे।

'बहुत्-शंकर-विजय' में शंकराचार्य जी का पूर्ण संस्थास ग्रहण करने का दित दिया हुआ है: युधिष्ठिरयुगके २६४० वें वर्ष के फाल्गुण मास में गुक्ल-पक्ष की दिलीया। यह ४६६ ई० पू० होता है जो शंकराचार्य जी की जन्म-तिथि ई० पू० ५०६ की पुष्टि करता है।

इस प्रकार यह बिल्कुल स्पष्ट है कि आदि-शंकराचार्य जी इस भूतल पर ई व पूर्व १०६ में अवरित हुए थे, और ई व पूर्व ४७७ में इह लोक का त्याग कर स्वर्ग सिधारे थे।

### आधार ग्रन्थ-सूची

- (१) दि ट्रेडीशानल एज ऑफ़ दिशंकराचार्य एण्ड दि मठ्स, बाइ ए० नटराज अय्यर एण्ड एस० लक्ष्मी नरसिंह शास्त्री।
- (२) सौन्दर्य-लहरी।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

- (३) सूत्रभाष्य, बाइ आदि शंकर।
- (४) सुषमा, बाइ आत्मबोध ।
- पुण्यण्लोक-मंजरी, बाइ सर्वज्ञ सदाणिव बोध।
- (६) माधवीय शंकरविजय।
- (७) राजतरंगिणी, बाइ कल्हण।
- (=) कमण्ट्री ऑन ईश्वरकृष्णाज सांख्यकारिका, बाइ गौड्पाद।
- (६) गुरु-रत्न-मालिका, बाइ आत्मबोध ।
- (१०) सकरंद, बाइ अध्यात्म प्रकाशेन्द्र सरस्वती ।
- (११) बृहत् शंकर विजय, बाइ चित्सुखाचार्य।
- (१२) कोनोलोजी आँफ नेपाल हिस्ट्री, बाइ कोटा बॅकटाचलम्।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूले

भगंकर भूल : क्रमांक-११

# भगवान बुद्ध के काल में १३०० वर्षों की भूल

इंसदो सन् १६५६ में जब भारत ने अपने अनेक सहान् सपूतों में से एक काल्य-मूनि गांतम बुद्ध की तथाकथित २५००वीं जन्म-शताब्दी अत्यन्त धूम-धाम से मनावी, तब शास्त्रत विश्व-नियंता एवं समस्त संसार के प्रयुद्ध जनों ने चूनकर उपहास किया होगा कि इन अज्ञानी पीढ़ियों ने बुद्ध के काल-विश्वारण में १३०० वर्षों से अधिक समय का कम अनुमान लगाया है।

बार्यनिक भारतीय तथा विश्व के इतिहास-प्रन्थों ने पाठकी को यह बिन्याम दिलाने का चल किया है कि भगवान् बुद्ध का जनम ईमा पूर्व ५४%, ४६६ अध्या ५६७ के लगभग हुआ था और उनकी मृत्यु ८० वर्ष के पश्चात् हुई यो।

भारतीय इतिहास परिकोध में यह एक अन्य भयंकर भूल प्रतीत होती है स्वेकि यह विद्व करने के लिए अत्यन्त प्रवल साक्ष्य है कि बुद्ध का जन्म इंसा पूर्व १००० में हुआ या एवं स्वर्गवास ई० पू० १००७ में हुआ। इसकी क्ये यह है—कि जगवान बुद्ध के समय के काल-निर्धारण में १३०० वर्षों से जिस का क्लर है।

हिन दक्त वह उस्ता है कि मारतीय इतिहास तिथिकम में इतनी बड़ी कर्यत्र की पून केंग्रे कोर क्यों प्रविष्ट हो गई? इसका उत्तर यह है कि भारत समझ्त १४० वर्ण का एवं के व्यवस्थानाधीन रहने और समस्त भारतीय शिक्षा करने द्वारा अच्छादित रहने के कारण उनकी मान्य तिथिया की नाम्येय इतिहास ने जिल्न-तिय प्रकार समाविष्ट होती गर्यों। १८वीं की विष्-तिय प्रकार समाविष्ट होती गर्यों। १८वीं की नाम्ये के कारण के करने के जिए आये अंग्रेज लोगों की कारवन्त्र के अवस्था ने अवस्था ने अवस्था नाम कारने के जिए आये अंग्रेज लोगों की

हुवार वर्ष पूर्व की ही थी। इसीसे उन्होंने कत्यना कर ली कि भारतीय सम्मता चार-पांच हजार वर्ष से अधिक प्राचीन नहीं थी। उस अवरोजक धारणा के कारण उन्होंने समस्त भारतीय घटनाकम को तोड़ा-मरोड़ा और प्रत्येक बड़ी-बड़ी घटना की, जहां तक सम्भव हो पाया, पीछे से पीछ की तिथि पर रखने का यत्न किया।

संगयणील थॉमरा की भाँति उन्होंने पहले प्रत्येक बात पर सन्देह किया और फिर पिछली सभी तिथियों को सन्देह-लाभ प्रदान किया। किन्तु उन्होंने अत्यन्त करण स्थिति में स्वीकार किया है कि वे स्वयं भी अपनी उपलिख्यों के सम्बन्ध में अडिंग नहीं हैं। 'कैम्ब्रिज हिस्ट्री ऑफ़ इण्डिया', प्रथम भाग के पृष्ठ १७१ पर श्री ई० के० रेपसन ने कहा है: "दुर्भाग्य से, बुद्ध की प्रारम्भिक तिथिक्षम के विषय में सब बुछ लिखे जाने के पण्चात् भी बुद्ध की मही जन्म-तिथि के सम्बन्ध में हम अभी भी अनिश्चित हैं। इस इतिहास में ईसापूर्व ४८३ की मान्य तिथि को अभी भी अस्यायी ही मानना चाहिये।" इसी प्रकार, 'दि आक्सफोर्ड स्टूडैंग्ट्स हिस्ट्री ऑफ़ इण्डिया' के सन् १६१५ के संस्करण में पृष्ठ ४४ पर श्री विन्सेंट स्मिय ने 'भी पर्यवेक्षण किया है कि, "बुद्ध की मृत्यु की तिथि अनिश्चित है, किन्तु यह मानने के लिए पर्याप्त औषित्य है कि यह घटना ईसा पूर्व ४८७ के आसपास हुई, सम्भवतः ४-५ वर्ष के बाद हुई।"

इस भ्रान्ति को दृष्टि में रखते हुए यह उपयुक्त मालूम पड़ता है कि सभी उपलब्ध साक्ष्य को सुविन्यस्त किया जाय और विवरणों का सूक्ष्म विवेचन कर यह पता किया जाय कि हम भगवान् बुद्ध के जन्म और निर्वाण को तिथियों को अधिक निर्वयात्मकता से निर्धारित कर सकते हैं। भारतीय इतिहास के तिथिकम के लिए यह स्थिरता लाना अत्यत्त महत्त्वपूर्ण है क्योंकि भगवान् बुद्ध का एक अत्यन्त महत्त्वपूर्ण विशिष्ट स्थान है और अनेक पटनाओं की तिथियां उनके सन्दर्भों से निरिचत की जा सकती हैं।

सर्वप्रथम यह जानना भी उपयुक्त होगा कि भगवान बुद्ध के सम्बन्ध में पित्रमी इतिहासकार अपनी तिथियों के निष्कर्ष पर पहुँचे कैसे ? भारतीय पुराणों और सामुद्रिक-तिथियों के प्रति अपनी पूर्ण अरुचि रखने के कारण पित्रमी इतिहासकारों ने इनकी बिल्कुल ही उपेक्षा कर दी। इसके स्थान

पर, वे किन्हीं सम-सामधिक पश्चिमी अभिलेखों में सूख खोजने के लिए गोते नगाने रहे और उन्हों के ऊपर अपनी धारणाएँ जमाए रहे । भगवान बुझ के सम्बन्ध में सभी भारतीय-तिन्धिं की अबहेलना करते हुए पण्डिमी बिहानों ने मिकन्दर के आक्रमण को ही मूजसूत मान लिया। चूंकि उन्होंने विश्वास जिला कि समकातीन-पूनानी इतिहासकार सर्वाधिक विश्वस्त व्यक्ति थे, इमोनिए उन्होंने यूनानी तिथिवृत्तों में प्राप्त उनकी सहायक तिथियों से भारतीय इतिहास तिथिकमं में बुद्ध का समय स्रोज निकालने का यत्न किया। युनासी इतिहानकारों ने सिकन्दर के समकालीन मगध के तीन कमानू-

इनीं जासको का उत्सेख जेन्ड्रमस, सेण्डोकोटस और सैन्ड्रोकिप्टस के रूप में विजा है। यहां सबंप्रथम ध्यान में रखते की बात यह है कि यूनानी और इरबी किथिवृत्तकार सभी भारतीय व्यक्ति-वाचक तथा स्थान-वाचक नामों को यहा के लिए अमान्य कर देने के प्रयोजन से उनको अपनी बोली के अनु-मार अपभा न रूप देने के लिए कुट्यात है। अतः उनके अपभा श साहित्य से कों के मादे निष्कर्ष निकाल लेना खतरनाक बात है। किन्तु यही बात तो पश्चिमी विद्वानों ने को है। वे विक्वास करते हैं कि ऊपर दिए नाम चन्द्रगुप्त बौदं, उनने पूर्ववर्ती महापद्मनन्द (उपनाम धनानन्द) तथा अनुवर्ती बिन्दु-कार के ही लिए प्रयुक्त है। स्युल दृष्टिपात तथा थोड़ी-सी भी सहज बुद्धि ने पाठक को विश्वास हो जाना चाहिये कि यूनानी वर्तनी तथा 'नन्द' और ाँकदनार' के नामों में किसी भी प्रकार की समानता नहीं है।

प्तानी निविव्सकार यह नहीं बताते कि यह चन्द्रगुप्त गुप्त वंश का है क्षका नीर्ष दश का। श्री कोटा देंकटाचलम् ने अपनी पुस्तक "दि एज ऑफ़ बुद मिलिन्द एवर किंग अमित योक एण्ड युग पुराण" के पृष्ठ १ पर पर्यवे-क्षत्र किया है. "विकन्दर के समकालीन भीय चन्द्रगुप्त की गलती से मान वेने को बाँट न काकान् बुद्ध की तिथि सहित भारत के प्राचीन इतिहास की नवी निधयों को प्रष्ट कर दिया है।"

अपनी पुस्तक के पृथ्ठ २ घर श्री कोटा वेंकटाचलम् ने कहा है कि, "इस वाँट के कारण भारत के आसीन इतिहास में १२ अताब्दियों का अन्तर औ गया है। सिमान्दर मह बाहमेग ईसा पूर्व ३२६ में हुआ (और) यह चन्द्रगुप्त मुप्तदंत का है विसका सम्बन्ध ईमा पूर्व ३२७-३२० वर्ष से है।"

युनानी तिथिय्तकारों द्वारा विणित जेन्ड्रे मम चन्द्रमस अयोत गगध का अस्तिम आंध्रनरेण चन्द्रश्री (उपनाम वाला) है। उसका उत्तराधिकारी हुआ गुप्तवंश का संस्थापक जनद जो उसका मंत्री व सेनापति दोनों ही था। उसका भी उत्तराधिकारी हुआ समुद्रगुप्त। यह वह समुद्रगुप्त है जिसकी वनानी संदर्भी में सैन्ड्रोकिप्टस कहा जाता है। समुद्रगुप्त बन्द्रगुप्त की प्रयंस वस्ती से ज्येष्ठतम पुत्र था। फिर भी पिता उत्तराधिकार के मामले में उसकी उपेक्षा करके एक अन्य पत्नी के कनिष्ठ पुत्र को राजसिंहासन का अधिकारी घोषित करना चाहता था। इस बात का ज्ञान हो जाने पर, नेपाल के राजा-अपने नाना की सहायता से, चन्द्रगुप्त ने सिकन्दर के समय भावी नरेश के रूप में अपनी बाजी लगा दी थी। इसी कारणवश तत्कालीन श्रीक लेखक मगध के तीन कमानुसार शासकों का उल्लेख करते हैं।

अब हम भारतीय साक्ष्य का वर्णन करेंगे। भारतीय बंशावलियों का कमानुसार वर्णन करने वाले सभी पुराण महाभारत-युद्ध से प्रारम्भ होते हैं। वह युद्ध ई० पू॰ ३१२८ में लड़ा गया था। उनमें वर्णित विभिन्न वंशावलियों का अध्ययन करते हुए हम ई० पू० ३२६ में मगध के सम्राट् चन्द्रगुप्त (गुप्तवंशीय) के शासनकाल तक आ पहुँचते हैं। श्री कोटा वेंकेटाचलम् ने अपनी पुस्तक के पृष्ठ ३ पर समीक्षा की है-"गुष्तवंशीय चन्द्रगुप्त को सिकन्दर का समकालीन मगध नरेश मान लेता हिन्दुओं, बौढ़ों और जैनियों के प्राचीनकालीन पवित्र और धार्मिक साहित्य में वर्णित सभी प्राचीन तिथियों से मेल खाता है।"

प्राचीन भारत का इतिहास पुनर्निर्माण करने हेतु पुराण एकमेव दिश्वस्त स्रोत है। उनमें से मंग्रहीत तिथिकम इस प्रकार बनते हैं युधिष्ठिर, विजयी राजा का राजमुकुट महाभारत-युद्ध (३१३= ई० पू०) की समान्ति के १० दिन बाद हुआ था। उसके राज्यारूढ़ होने की तिथि पर "युधिष्ठिर गक" नामक एक नया युग प्रारम्भ हुआ था। उसके राज्यकाल के ३७वें वर्ष में भगवान् कृष्ण गोलोक सिधार गथे। उनकी मृत्यूपरान्त 'कलियुग' प्रारम्भ हुआ: बह था ३१०२ ई० पूरु २० फरवरी का दिन—समय २०२७, रे॰ मध्याद्वीतर। उस समय तक भगवान् कृष्ण १२५ वर्ष व्यतीत कर वुके थे। इसका अर्थ यह हुआ कि भगवान् श्रीकृत्ण ३२२७ ई० पू० में जन्मे दे । मृष्टिन्टर ३०७६ ई० पूर्व सिक्षार गये । इस प्रकार, युधिन्दिर का दे । मृष्टिन्टर इत्या सिक्षारने पर सप्तिप अथवा सम्बन्धन ६२ वर्ष रहा । मृष्टिन्टिर के स्वर्ग सिक्षारने पर सप्तिप अथवा सम्बन्धन ६२ वर्ष रहा । मृष्टिन्टर के स्वर्ग सिक्षारने पर सप्तिप अथवा सम्बन्धन ६२ वर्ष रहा । युधिन्टर के स्वर्ग इस ब्राह्मन एक जन्म युग प्रारम्भ हुआ । डाक्टर व्हलर इस ब्राह्मन एक जन्म युग प्रारम्भ हुआ । डाक्टर व्हलर इस ब्राह्मन है (इक्टियन ऐन्टीक्वरी, भाग ६ के पुष्ठ २६४- व्यवस्थि के सहमत है (इक्टियन ऐन्टीक्वरी, भाग ६ के पुष्ठ २६४-

इस्तार किल. वृद्धिष्ठ और सप्तिष अपवा लोकिक युग प्राचीन इस्तार किल. वृद्धिष्ठ और सप्तिष अपवा लोकिक युग प्राचीन कर में प्रचीनत रहे हैं और स्ट्राओं के काल-निर्धारण में उनका उल्लेख काल में प्रचीनत रहे हैं और स्ट्राओं के काल-निर्धारण में जाता कियों पूर्व किला काल था। उनकर आधारित बाधिक पंचांग आत से जाताकियों पूर्व के इस्ता बाते थे। जत पिक्सों इतिहासकारों का यह कहना अवंख्यनीय है वि बदनाओं के जात-निर्धारण के लिए हिन्दुओं का अपना कोई पंचांग है वि बदनाओं के जात-निर्धारण के लिए क्यों तिय अपना कोई पंचांग (इस्त्रक क्या क्या-मृहनों का पता लगाने के लिए ज्योतिय और क्या के क्या क्या क्या मृश-मृहनों का पता लगाने के लिए ज्योतिय और क्या के क्या क्या क्या क्या क्या कर है ति हिन्दू लोग अपनी सम्यन का विविध्यानमार अभिलेख एखने में अति शिथित व्यक्ति थे। कह निर्देश के जात्क्य को विधियम-निर्धारण का सूल मान लेने और विध्य क्या के बाद को बाद शें है होतकर यूनानों लेखकों के हारा उल्लेखित ठील पात्रकों को सल देने के पिक्सों विद्यानों के इस विचार में कोई भी अधिक पत्रकों के क्या है क्यांक इसमें भारतीय इतिहास की विधिय १० शताब्दियों से बिह्य के हैं इनेन ही सनी है।

तीन कारताव कृती का कथाये ब्रारम्स अंकित कर देने के पण्चात् हम अब इन्हों कृती के कन्दरे में अकबान् बुट का समय निश्चित करने का यल करेंगे।

भगवान् वृद्ध के द्वाम श्वाकु दल में हुआ था। इस दंश के संस्थापक इस्वाकु का राज्य हुन-पुन के प्रारम्भ में था। उसका ५ ६वां वंश ज दशर्थ या। ५ औं बन्द के शामाध्या के मुख्य नायक प्रमावान् राम। ६६वां वंश ज ब्रह्म सहामाध्य-पुद्ध के मारा भया था। वंश की यह लम्बी सूची अनेक कांग्यामी बीच अनेक इय-अको नया विशिष्टनाओं में विभाजित हो गई। इनसे ही पर, मन्त और लिक्ट्रिंस (नरम्क के वंश ज) थे। भगवान् युद्ध का जन्म लिच्छवि-शासा में हुआ था। गौतम उनका गोब था (विशिष्ट पुरोहितों के प्रति धार्मिक निष्ठा का अर्थ गोत्र है)। यह वंश-परम्परा जहांड-पुराण' के चतुर्थ अध्याय के उपोद्धात पद में दी हुई है। इस सूची में इस्वाकु-वंश की संस्थापना से लेकर महाभारतकालीन-युद्ध की समाध्ति (३१३८ ई० पू०) तक के मुख्य-मुख्य राजाओं के नाम दिये गये हैं।

मत्स्य, वायु, विष्णु, ब्रह्मांड तथा अन्य पुराणों के अनुसार ३१३ - से

१६३ ई० पू० तक इंड्वाकु-वंश में ३० राजा उत्पन्न हुए।

महाभारत के युद्ध में अभिमन्यु द्वारा मारे गये वृहद्वल के स्वान पर, शान्ति-स्थापनोपरान्त, वृहद्क्षण सिंहासनास्त्व हुआ था। इस कम में, महा-भारत-युद्धोपरान्त २३वां वंशज शुद्धोधन था, जो भगवान् बुद्ध का जनक वा। उनके पुत्र राजकुमार सिद्धार्थ २४वें वंशज थे। इस बंश-परम्परा में सुमित्र अन्तिम तथा ३०वां वंशज था। इन ३० राजाओं ने कुल मिलाकर १४०४ वर्ष राज्य किया (विष्णु पुराण, भाग ४, अध्याय २२)।

अब, उनके जीवन-यापन के कालखंड का निर्धारण करने के लिए हमें उनके उन समकालीन व्यक्तियों को संदक्षित करना होगा, जिनका समय निष्यिततापूर्वक कहा जा सकता है।

अपनी पुस्तक के १०वें पृष्ठ पर श्री वेंकटाचलम् कहते हैं, "बुद्ध मगध के ३१वें ३२वें और ३३वें क्रमागत राजा क्षेमजीत, विम्वसार और अजात-णतु के समकालीन थे।"

बोड-ग्रन्थों का कहना है कि भगवान् बुद्ध ७२ वर्षीय थे जब अजातशत् को राजा बनाया गया (केन्नथ सौन्डसं विरचित, दि 'हैरिटेज ऑफ़ इण्डिया, मीरीज में लिखी पुस्तक ''गौतम दि बुद्ध'' का पृष्ठ ७०, सन् १६२२ का मंस्करण)।

मगवान् बुद्ध का स्वगंबास, ८० वर्ष की आयु में, १८०७ ई० पूर, हिंगिनार में एक भक्त द्वारा दिये गये खाद्य को खा लेने के कारण पेचिश रोग में हुआ।

महाभारत-युद्ध (३१०८ ई० पू०) के पश्चात् इक्ष्वाकु-वंश का २२वाँ वंशव आक्य, नेपाल के सानिध्य में, हिमालय की तराई में स्थित कोसल-वंश के उत्तर-पश्चिमी भाग का राजा बना। कपिलवस्तु इसकी राजधानी थी।

अमानव और जिल्लामि उन्ही व्यक्तियों अमीत् इध्याकु-वंश की शाखाएँ 238 ो।"-ऐसा अपनी पुस्तक 'अविय नलान्स इन बुद्धिस्ट इण्डिया' में

श्री विसनाचरण लो ने गहा है। इसरकोण पर इस्त की टीका का कहना है कि शावय-नाम शक-नाम

के कुछ से पड़ा है जिसके निकट इस्वाकु-वंश का एक राजा निवास करता

बुद्ध महारानी माथा और महाराज गुड़ोदन के सुपुल थे। सिद्धार्थ ने ेर वर्ष को आपु में राडोचित जीवन का त्यांग कर दिया और 'यया' नगर के विकट एक पीपल बुझ के नीचे इ वर्ष तक घोर तप किया। यहीं उनको कान' प्राप्त हुआ। उनका पुत्र राहुल सिहासन पर बैठा।

बोड-गंबों में जजातशतु को महारानी सहादेवी और महाराजा विम्व-

स्तर का पूज माना जाता है। उसको राजधानी 'राजगृह' थी।

बुद ने अमकानीन लोगों के सम्बन्ध में बौद्ध-साहित्य और आधुनिक

इतिहासों में एवा नत है।

पुराणों में प्राप्त पगद्य-नामकों को बंशावली के अनुसार सोमाधि उप-नाम मार्डोर महामारत-जुड़ ने समय मगत का शासक था। उसके बंश में २२ राजा हुए। उन्होंने १००६ वर्ष राज्य किया। उनके पश्चात् प्रद्योत-इस ने ४ बाएकों ने १३० वर्ष राज्य किया। फिर शिश्वनाग वश के १० जबाबों दे ३६० वर्ष तक राज्य किया। इन ३७ शासकों में से ३१वाँ ( जवात शिव्नान-वंश का बीधा) अमजीत मगवान बुद्ध के पिता गुद्धोधन वा सम्बातीत या। असतीत ने १६६२ में १८४२ ई० पूर तक राज्य किया। इसी कालावधि में (१८८७ ई० यू० में) भगवान् बुद्ध का जन्म इंडा था। ३२३ राजा विम्बसार के शासन-काल (१=५२ में १=१४ ई० 🤋 ).में बुबराज निद्धार्थ १८५८ में १८५२ ईंड पूर्व तक ६ वर्ष तक तप करन के पत्रकान झान-झाप्त झर्बान् 'बुद्ध' बन गर्म । ३३वें राजा अजातशर्व देशायकाल (१०१४ से १७६७ ई० पू०) में भगवान् युद्ध निर्वाण की किल हुए। इसमें इदे बुद के दीवन का अन्यन्त संगत काल कम अधिकासित इन्द्रम् रोक्षा 🖢 🚈

इट्टिश द्वाप्त जनम \$EXE " " मह-त्याग १=४=--१=४२ ई० पू० तपश्चर्या

निर्वाण \$ = 0 0 \$ 0 go

जैसाकि आजकल माना जाता है, यदि बुद्ध ई० पू० ६ठी मताब्दी में जीवित थे, तो इसका अर्थ यह होगा कि उनके समकालीन क्षेमजीत. विम्बसार और अजातशत्र भी उसी अवधि में थे। चुंकि विम्बसार महा-भारत-युद्ध के समय से १२वाँ शासक था, अतः कुल २६३८ वर्ष (३१३८ कृष ५०० = २६३०) का अर्थ यह होगा कि औसतन प्रत्येक राजा का गासनकाल =२ वर्ष ६ मास का रहा । दूसरी ओर, यदि हमारी गणना के अनुसार बिम्बसार महाभारत-युद्ध से ई० पू० १८०७ तक ३२वां णासक या, तो प्रत्येक राजा ने औसतन ४१ वर्ष राज्य किया जो अधिक युक्ति-युक्त एवं पाह्य प्रतीत होता है।

ईसा पश्चात ५वीं शताब्दी के अन्त में भारत की याता करने आसे चीन-देशीय बौद्ध-याली फ़ाह्मान ने लिखा है कि चाऊ-वंश के राजा 'पे इंग' के शासनकाल में 'मैलेय बोधिसत्व' की प्रतिमा प्रतिष्ठित की गई थी। यह घटना भगवान् बुद्ध के प्रारी र-त्याग के पश्चात् लगभग ३०० वर्षो बाद हुई। यह तो ज्ञात है कि राजा 'पे इंग' ने ७५० से ७१६ ई० पू० तक राज्य किया था (ए रिकार्ड ऑफ़ बुद्धिस्टिक किंगडम्स बाइ फ़ाह्मान; ट्रान्सलेटेड गाइ जेम्सलेग, फुटनोट्स ३, ४, ५; १८८६ का संस्करण)। उसका अर्थ यह हुआ कि फ़ाह्यान की जानकारी के अनुसार, बुद्ध का जन्म ११वीं गताब्दी ई० पू० के पण्चात् नहीं हुआ था। इस प्रकार, उसकी साक्षी भी स प्रचलित मत को अमान्य करती है कि बुद्ध इठी शताब्दी ई० पू० में 1 章 项

महान् भारतीय दार्शनिक आदि-गंकराचार्यं, जिनको सलती से आधुनिक रितहामों में ईसा की नवीं अलाब्दी में निर्वारित किया जाता है, जब रविवार भी बंगाल मास के कृष्ण-पक्ष में पंचमी तिथि को कलियुग के २५६३ वर्ष म अन्दर्ग नाम से पुकारे जाने वाले चक्रीय वर्ष में कर्क राशि अति श्रेष्ठ थी कर कमे थे। यह ४०६ ई० पूर (३१०२ ऋण २४६३ = ४०६) बठता

XOL.COM.

है। इससे प्रयोत होता है कि उच्च रूप में जंकराचायं जी को भी उसी युग है। श्री करना पडेगा जिस युग में भगवान् बुद्ध जीवित विश्वास किये बाते हैं। किन्तु वृक्तिपुक्त तथ्य यह है कि बुद्ध को पर्याप्त समय पूर्व हो विद्यमान निर्धारित करना उपयुक्त है क्योंकि बह्मसूल की अपनी टीकाओं के अकराकार्य जी ने बुद जीवन मीमारेसा का खण्डन किया है। यह मानना इधिक वृश्चियुक्त और बाह्य प्रतीत होता है कि शंकराचार्य जी का जन्म भववान वृद्ध में १३०० वर्ष पश्चात् ही हुआ था नयोंकि भगवान् वृद्ध के पाचार् हो उनको जीवन-मीमांसा भारत में खूब फली-फूली। फिर ज्यॉ-को उन बोतजा नवा, जनमानस पर बुद्ध की दार्श निकला का प्रभाव क्षीण होता गया, और उसी क्षीणीनमुख अवस्था में शंकराचार्य द्वारा सवेग इच्छित समस्त वंदिक दार्जनिकता ने बोद्ध-जीवन मीमांसा को सदैव के निए उक्काइ फैंका। इस प्रकार जंकराचार्य जी की पुननिर्धारित तिथि भी हमारे इस विचार में महायक होती है कि भगवान् बुद्ध १६वीं जताब्दी ई० दृत में विद्यमान है।

किन्ह्य द्वारा ईसा पत्रवात ११७२ में संकलित कश्मीरी शासकों का प्राचीन इतिहास समाविष्ट करने वाली पुस्तक) राजतरीमणी का कथन है वि कोष्टित्व के देश से नागार्जुन नामक एक अविय राजा आया और उसने राज्योर ने करिष्य के राज्यकाल में ६ दिन तक तप किया। फिर. (१-२०० में) राजवरिंगणों में कहा गया है कि उसी नागार्जुन ने कुछ त्रमञ्जनमोर में निवास किया और कनिष्क के उत्तराधिकारी अभिमन्यु के लामन-कान में बुद-दर्शन का प्रचार किया। नागार्जुन को क्षतिय राजा बतायां दाता है, बतः उसे उन समय के किसी बाह्यण अथवा सूद्र से लिजत बरने की कोई बादक्यकता नहीं है।

कन्द्रण के अनुमार इसने अपने समय (अर्थात् ईसवी पण्चात् ११४८) में आरब्द कर अपने पूर्व के २३३० वर्षों का कश्मीर के शासकों का इतिहास वर्षन कर दिया है (अर्थात ११=२ है॰ पू० के गोनन्द तृतीय के समय से) । योजन्द त्त्रीय का पिता अभिमन्यु ५२ वर्ष शासक रहा । दसका अर्थ हुआ शि अभिमन्युका राज्यकाल कल्ह्या से २३३० — १२० = २३८२ वर्ष पूर्व शारम्ब हुआ। इसी समय उसके पूर्वेद कानिष्क का ६० वर्षीय राज्यकाल समाप्त हुआ। यह सिद्ध करता है कि कनिष्क का राज्य ई० पू० १२६४ से प्रारम्भ हुआ। जिसका अर्थ यह निकला कि नागार्जुन वोधिसत्व कश्मीर की माला पर १२१४ और १२३४ ई० पू० के कालखण्ड में किसी समय आया। वृंकि बृद्ध नागार्जुन बोधिसत्व द्वारा बुद्ध-धर्म (दर्शन) का प्रचार करने से पुंब ही हुए थे, इसीलिए हमारी १८८७-१८०७ ई० पूर्व वाली तिवियां पुष्ट होती हैं. सही बेठती हैं।

भारतीय इतिहास की भवंकर भनें

कश्मीर के ५२वें राजा अभिमन्यु के राज्यकाल (१२३४-११८२ ई० पुः) में पंडित चन्द्राचार्य पातंजिल का महाभाष्य पड़ाने और प्रचारित करने कश्मीर गये। जब वे वहाँ थे, तभी उन्होंने स्वयं भी एक स्याकरण हिस्ती। वे पुष्पमित जुन (१२१८ मे ११५८ ई० पूर्व) के भी समकालीन थे। उसी समय नागार्जन बुद्ध-दर्शनादिका प्रचार करने कल्मीर प्यारे। अतः, बुद अवश्य ही पातंजित से पुनं हुए थे।

राजतरंगिणी में कहा है कि कनिष्क (१२६४-१२३४ ई॰ पू०) के समकालीन 'लोक धातु' से १५० वर्ष पूर्व भगवान बुद्ध को निर्वाण प्राप्त हो गया था।

पश्चिमी विद्वानों के अनुसार कनिष्क ईसा पश्चात् ७=वें वर्ष में जीवित था। यदि बुद्ध उससे १५० वर्ष पूर्व निर्माण को प्राप्त हुए तो हम २२० इँ० पू॰ तक पहुँच जाते हैं जो भगवान् बुद्ध की निर्वाण-तिथि बनती है, जो स्वयं पश्चिमी विद्वानों द्वारा बुद्ध की निर्वाण-तिथि के रूप में निर्धारित ४=३ ई० पूर्व तिथि से टकरा जाती है, मेल नहीं खाती। घटनावड़, यह भी सिद्ध है कि पश्चिमी विद्वानों द्वारा प्रस्तुत कनिष्क की तिथि गलत है।

हरक, जुष्क ओर कनिष्क भाई-भाई अथवा कम-से-कम असंबद्ध मम-कालीन व्यक्ति हो सकते हैं। राजतरंगिणी के भाग २ की व्यो तरंग के इडे पद में स्पष्ट कहा गया है कि उन्होंने एक ही काल में राज्य किया।

यद्यपि कनिष्क के बाद अभिमन्यु राज्यारूढ़ हुआ तथापि वह उसका पुत नहीं था। कनिष्क तुरुक-परिवार से सम्बन्ध रखता था, जबकि अभिमन्यु का सम्बन्ध एक भारतीय क्षतिय परिवार से या।

अभिमन्यु के बाद उसका पुत्र गोनन्द-तृतीय राज्य पर बैठा। चूंकि परवर्ती लोगों के नाम साधारणतया उनके किसी प्रसिद्ध पूर्वज के नाम पर

को जाते है, बत. स्पष्ट है कि अभिमन्यु, जिसका नाम महाभारत के पाता-

नुकरक पर रका नमा था, गोनन्द वंश से सम्बन्ध रखता था। राजतरंगिकों के समय (११४८ ईसवी) तथा कनिष्क के धासनकाल

के बारमध होते के मध्य २४४२ वर्ष का कालखण्ड हैं। यदि कनिष्क की निधि, जैमानि पत्रिनमी विद्वान निर्धारित करते हैं, ७८वीं ईसवी ही मान नो काती है, नो कल्हण द्वारा राजतरंगिणी का संकलन-काल ७= १४४२ = २४२० ई॰ पडचात् आता है जो अभी भी भविष्य में आना केव है। जिसका स्पष्ट सर्थ यह है कि अभी भविष्य में राजतरंगिणी का जन्म होंना है, को ज्योतियोग भविष्यवाणी के समान प्रतीत होती है, किसी भी वकार इतिहान तो नहीं।

इसके विवरीत, जैनाकि पश्चिमी बिद्वानों ने प्रस्तुत किया है, यदि हम कनिष्क की निर्धि ७६ ई० पश्चात् और कल्हण के कथनानुसार राजतरीमणी कि सिर्वि को ११८= ई० पत्रवात् मान लें, तो इनका अर्थ यह होगा कि उमको रचना ११४० ऋण ७० अर्थात् १०७० वर्षो के इतिहास से सम्बन्ध स्वती है।

कांगक और राजतरंगिणों के संकलन के मध्य ८६ सम्राटों का राज्या-रोहण रहा है। उनके जासन को कलावधि कुल मिलाकर २१६० वर्ष बैठती है (बरि हम प्रत्येक गानन का समय २५ वर्ष के लगभग मान लें)। इसमें से १०७० वर्ष घटाने पर हमें ११२० वर्षों का आधिवय प्राप्त होता है जो यदि हम पहिचमों विद्वानों के मतों को स्वीकार करते हैं, तो न इधर-उधर किया दा नकता है और न ही नेसे में सा पाता है।

व्यक्ती पुरतक के पृष्ठ ३७ पर श्री कोटा बेंकटाचलम् पर्यवेक्षण करते हैं बि चेंबि यह निधि उनको धारणाओं से बेमेल बेठी, इसलिए पश्चिमी लोगों ने निवर्ष निकाल निवा कि ईसा पूर्व पहली शताब्दी का विक्रमादित्य और का परचार परची घटावटी का जातिबाह्न कभी थे ही नहीं। इससे भी काने, उन्होंने बहा कि दिक्स और शामिबाइन सबत् एजेस और कनिएक सबना डेंग है। व । चूंकि पविचमी विद्वानों ने जपनी अभी की तिथि का सबर्गत करने के लिए आरुझ के गतवाहन-त्रण की तिथि ई० पूर्व से ई० वाबात् वर दी की दमीनिए उन्होंने 'नानिबाहन' की 'हल सतबाहन' वही

और तकं यह दिया कि 'सत' तो 'शालि' का पर्याय है। अपनी धारणा की संपुष्टि में वे लीलावती, कथा सरितसागर तथा अन्य उपन्यासों और स्र्यार-ग्रन्थों की आधिकारिता का उदाहरण देते हैं। वे जोर देकर कहते हैं कि हल मतबाहन शालिबाहन के अतिरिक्त अन्य कोई स्यक्ति नहीं या जो ७= ई० पण्यात कालखण्ड में हुआ था।

भारतीय इतिहास की भयकर भूले

भाषा की दृष्टि से सत और शालि भले ही पर्याय हो सकते हीं, किन्तू व्यक्तिवाचक नामों की दृष्टि से तो उनको पृथक् ही रहना चाहिय । जैसा-कि उदाहरण के लिए कोई महिला अपने नाम की बतंनी लक्ष्मी करती है और दूसरी लख्मी। चाहे दोनों के अर्थ एक ही हैं, तथापि दोनों को एक हैं। मानने में कोई तुक नहीं है। एक संस्कृत का नाम है जबकि दूसरा बाकृत का है।

७८ ई० पश्चात् का शालिवाहन, जिसने मक सम्बत् की नींव डाली, पंवार वंश से सम्बन्ध रखता था जबकि दूसरा सम्राट् सतवाहन जाति से सम्बन्ध रखता था और ५०० से ४६५ ई० पूर्व तक णासन करता रहा। शालिवाहम ५६-५७ ई० पू० में विक्रम सम्बत् की स्थापना करने वाले महान् विक्रमादित्य सम्बाट्का पौत्र था। ७८ ई० पश्चात् उसके पौत कालिवाहन ने शकों को पराजित किया और देश से दूर खदेड़ बाहर किया। उसने अश्व-मेध यज्ञ किया और फ़ारस जैसे दूरस्थ देशों को भी जीता, तथा पराभूत शासकों से नजराने स्वीकार किये। किन्तु आन्ध्र के सतवाहन ने अपनी राजधानी गिरिवराज से मगध पर शासन किया। आन्ध्र-परिवार मगध में अपना प्रभुत्व = ३३ से ३२७ ई० पू० तक बनाए रहा। उनका साम्राज्य हिमालय से हिन्द महासागर तक विस्तृत था। उस वंश में सतवाहन ने ५०० से ४६५ ई० पूर तक राज्य किया।

णालिबाहन की राजधानी मध्यभारत से उठजैन (अबन्ति) में श्री। अपनी 'हिस्ट्री ऑफ़ क्लासिकल संस्कृत लिटरेबर' (६३७ के संस्करण) में आमुख के पृष्ठ २ पर श्री एम० कृष्णामाचारियर लिखते हैं कि, "भारत का अपना भली-मांति लिखा इतिहास है, और पुराण उस इतिहास तथा तिष-अमें का दिग्दर्शन करते हैं। पुराण पवित्व धोलापट्टी नहीं हैं।"

मेक्समूलर ने पश्चिमी विद्वानों की इस वृत्ति की निन्दा की है कि पूर्व-

्यने कहा था, "नीबुहर की भीति सच्चे इतिहासवेत्ता के सत्य गुण जिन वनुष्यों में हैं, उन्होंने उस राष्ट्र के इतिहास के सम्बन्ध में कुछ कहना उचित बहः महला है विसका साहित्य कभी कुछ समय पूर्व ही पुनः उपलब्ध हो पामा है "किन्तु जना इतिहासवैत्ताओं ने यह सोचा कि जो कुछ नीबुहर नहीं बर सका, उस कार्य की वे कर सकते थे, और कालिदास की कुछ कविनाओं को, हिनोपदेश की कुछ सत्यों, आनन्दलहरी की कुछ पदावली इरका नगबद्गीता की गुड़ कविता को थोड़ा-बहुत पड़कर उन लोगों ने केल्प्यतीत और त्यांना के अप्योजिनियस की सहायता से भारतीय राष्ट्र का वक तथाकश्वित ऐतिहासिक-लेखा प्रस्तृत कर दिया है। विना न्यूनतम चित्रतीमक अनुसन्धानों के ही, जत्याल्य सामग्री से सामान्य निष्कर्ष ही नहीं निकास गरे, अपितु इत्यन्त आपनि जनक तथा क्यटपूर्ण अधिकारी नियमत

इन करें है।" ' आक्सफोट हिस्ट्री 'बॉफ इव्डिया" (दितीय संस्करण, सन् १६२३) व वी क्लिक एक स्मिद्ध करते हैं : "मगध की कास्ति के समय की तथाकथित अनक घटनाएँ विषय रूप में 'मुद्राराक्षम' नामक प्राचीन राजनीतिक नाटक ने वर्णित है, जो ईमा पश्चात् कदाचित् प्रती जताब्दी में लिखा गया था। बिन्तु स्वष्ट बात यह है कि प्रत्येक तथ्यात्मक ऐतिहासिक घटना के वर्णन के जिन तेमी किनी कल्यतात्मक काव्य-रचना के ऊपर निर्भर करना सुरक्षित नतं हे जिसकी रचना वास्तविक घटनाओं की तिथि से सात शताब्दियों हे पत्चान हुई ही।"

पाँचको विद्वानी द्वारा दी गयी कविष्क की तिथि ७ वर्वी ईसा पश्चीत् बार उसकी दो पीड़ियां के पहले हुए (४८वें जासक) अशोक के लिए उनकी दो हुई दिशा २३० १० पू॰ को यदि हम स्वीकार करने हैं तो इस मध्यावधि का समय ३०० वर्ष केंद्रता है जिस काल में केवल दो शासक जलौक (सूची में दहना) और दामीदर-दिनीय (५०वां सम्राट्) सिहासन पर बैठे। इसका अबं वह शंबा कि उन दोनों में से प्रत्येक ने लगभग १५४ वर्ष राज्य किया, जी बहुदा घलीत हीता है।

इच्छिपन आर्थिटंक्चर' नामक अपनी पुस्तक में श्री ए० वी० त्यागराजे

अध्यर ने लिखा है कि एथेन्स में अभी हाल ही में मिली एक समाधि में तक उत्कीणाँश है जिसमें खुदा है कि, "यहाँ बोध-यया से आये एक भारतीय श्रमणाचार्य चिर-निदा में लेटे पड़े हैं। इन काक्य-मूर्ति की यूनानी जिप्यों के द्वारा ग्रीस लागा गया था। यह समाधि उनकी मृत्यु लगभग १००० ई० पूर में होने की स्मृति में बनायी गयी थी।" यदि बोद्ध-सन्यासी १००० ई० पू० में सदूर ग्रीस गये थे, तो कॉनएक की तिथि कम-से-कम ११०० ई० पू० होनी चाहिये। अशोक की तिथि १२४० ई० पू० होनी चाहिये और चन्द्रगृप्त मौबें की तिथि १३०० वर्ष ई० पू० (देखिए, ए० सोमायाजुल की 'इटस इन ऐन्झेंण्ट हिस्ट्री ऑफ़ इण्डिया'—के पृष्ठ ११२-११२)। बुद्ध चन्द्रगुप्त मीयं से कम-से-कम ६ शताब्दी पूर्व हुए होंगे।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूले

भगवान् बुद्ध की तिथि के सम्बन्ध में सभी उपलब्ध मान्यताओं को अब हम संक्षेप में प्रस्तुत करते हैं-

(१) चीनी, तिब्बती वर्णनीं, अबुल फ़जल की रचनाओं तथा दिबस्तान-दस्तावेज के आधार पर सर विलियम जोन्स इस तिथि को १०२७ वर्ष ई० पू० मानते हैं (जोन्स ग्रन्थावली, भाग-४, पृष्ठ १७ व ४२ से 88) 1

(२) मैक्समूलर के अनुसार चीनी वणनों में अशोक के लिए = ५० ई० पू० तिथि दी है। युद्ध-निर्वाण और अशोक की मृत्यु के मध्य ३७१ वर्ष का समय है। इस प्रकार बुद्ध अवश्य ही (=५०-1-३७१=) १२२१ ई० पूर्व में निर्वाण को प्राप्त हुए होंगे। (देखिए, उनकी पुस्तक 'हिस्ट्री ऑफ़ एन्टोन्ट संस्कृत लिटरेचर', इलाहाबाद-संस्करण, पृष्ठ १४१ से १४३ व दसी पुस्तक के सन् १=४६ के संस्करण के पृष्ठ ३ से = तक)।

मैंबंसमूलर के अनुसार श्री लंका के वर्णनों में अयोक का काल ३१% डे॰ पू॰ है। इसलिए बुद्ध-निर्वाण का समय ३१४ + ३७१ = ६८६ ई॰ पू॰ (अर्थात् ई० पू० ७वी मताब्दी) होगा।

(३) (राजतरंगिणी के आधार पर) डॉक्टर फ्लीट का मत है कि पुढ़ १६३१ ई० पू० हुए थे क्योंकि अशोक १२६० ई० पू० के लगभग था। <sup>फ्लोट</sup> कहते हैं: "हमें बात होना चाहिये कि राजतरंगिणी अशोक का समय रें दे पूर्व आसपास निर्धारित करेंगी। हमें १२६० ई० पूर्वी

तिथि का चयन खेबस्कर होगा, और फिर हमें स्वयं भारत के राजाओं के राज्यारोहण को व्यवस्थित हम देवा चाहिये; अशोक के सिहासनास्ट होने भी लगभग-तिथि का निश्चम करने के लिए पुराणों से प्रारम्भ कर १२६० ई॰ वू॰ तक का लगग ही हमारे जिए प्रारम्भ करने का सूत्र होना चाहिये" (क्षी एम० कृष्णामाचार्य ने जपनी पुस्तक 'हिस्ट्री ऑफ़ गलासिकल संस्कृत लिटरेचर' के 'परिचय' में उद्धरण दिया है)।

(४) बुद के न्वयंकास के लिए श्री ई० जे० रैप्सन द्वारा दी गयी ४८३ ई० पूर्वी डिपिस्वयं उनके अपने विचार में अस्थिर है (कैम्ब्रिज

हिस्ट्री काफ इण्डिया, भाग १, पृष्ठ १७१) । (१) विन्सेट स्मिय ने इस विषय में कोई मीलिक खोज का यत्न नहीं

विया, किन्तु इसी तिथि में विश्वास किया (आवसफोर्ड स्टूडेन्ट्स हिस्ट्री लॉफ इंग्डिया) ।

(६) राजतरंगिणी ने बुद्ध की मृत्यु की तिथि कनिष्क से १५० वर्ष पूर्व बतायी है। इससे हम १२६४ + १५० = १४४४ ई० पू० तक पहुँचते を1

(७) ए० बो० त्यागराज अय्यर द्वारा प्रस्तुत उत्कीणीश (शिलालेख)

का माध्य इस घटना को १७वीं गताब्दी ई० पूरु बताता है।

(=) फाह्मान के अनुसार यह घटना १०५० ई० पू० के आस-पास हाँ थी।

(६) ए० पी० सिन्नेट ने अपनी पुस्तक "ऐसार्टरिक बुद्धिजम" (प्रवा संस्करण, १६०३, पृष्ठ १७५) में बुद्ध का जन्म ६४३ ई० पू० बताया।

उपर्वेक्ट मान्यताएँ सभी परस्पर विरोधी है। और, यदि उनमें से एक बो ध्ठी अनाब्दी ई॰ पू॰ की तिथि घोषित करती है, शेष सभी के उपर प्रभाकी है, तो यह केवल संयोगदश ही है। उपर्युक्त अद्भ मान्यताओं में भी ६डी जताब्दी बामी मान्यता तो मबसे जिथिल है।

गोमवाकृत निसते हैं: "सभी जैन और हिन्दू एक मत हैं कि ५०६ हैं । पूंच में बर्धमान महावीर की मृत्यु हुई, कुमारित भट्ट (५५७ से ४६३ इं॰ पु॰) क्ष्यूणे भारत में जैसियों पर प्रवल शास्त्र-प्रहार कर रहे थे और इतका अनुगरण किया की कंकराचार्य ने (५०६-४१७ ई० पू०)। अंकरा-

नायं और बुद्ध के मध्य का समय १४०० वर्ष के लगभग था। अतः वह निश्चित है कि बुद्ध छठी शताब्दी ई० पू० के व्यक्ति नहीं ये। श्रीलका-निवासियों के पास उपलब्ध योथे वर्णन बुद्ध का काल-निर्धारण करने के लिए एवं उसीके आधार पर भारतीय इतिहास की सभी तिथियों को निष्चित करने के लिए किसी भी प्रकार आधिकारिक नहीं हैं। जापानियाँ ेन बौद्ध-मत को ७वीं ई० पश्चात् अंगीकार किया; अत: जापानी-पंचांग भी बुद्ध की तिथि निश्चित करने के लिए कोई प्रामाणिक बस्तु नहीं है क्योंकि यह अस्वयं प्राप्त जानकारी है। पश्चिमी बिद्वानों ने अपनी बुद्धि और धुन के अनुसार अटकलें लगायी हैं। भारतीय पाठशालाओं में अब पढ़ाया जा रहा इतिहास ऐसी गलत धारणाओं और आधारहीन उहापोहों का बीझा माज है ("डेट्स इन ऐस्केस्ट हिस्ट्री ऑफ़ इण्डिया, पृष्ठ ११२ से ११४)।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूले

बुद्ध को ६ठी अताब्दी ई० पू० में मानने वाले मनेन्द्र की मिलिन्द से एक रूप कर देते हैं। भारतीय विद्याभवन द्वारा प्रेरित इतिहास के भाग-> 'ने (डॉक्टर सरकार के लेख में) मनेन्द्र को ई० पू० दूसरी शताब्दी का बताया गया है। मिलिन्द ई० पूर १४वीं शताब्दी में था। 'मिलिन्द पण्ह' के अनुसार मिलिन्द (१) बुढ़ की मृत्यु के ५०० वर्ष बाद, (२) बाद के मौर्य राजा शालिशक के राज्यकाल के तुरन्त पश्चात् और सम्भवतः (३) पुष्यमित्र के लगभग १=७ ई० पू० में राज्यारोहण के पक्ष्वात् ही समुद्ध हुआ था।

'मिलिस्द पण्ह' द्वारा दिए गये तीनों संकेतों की पौराणिक सास्य मे नुलना करने पर हमें ज्ञात होता है कि चन्द्रगुष्त मोर्थ ई० पू० १५≈४ में राजा घोषित हुआ था। उस वंश में ६ राजाओं का राज्य १२१४ वर्ष कर रहा था। इसका अर्थ यह हुआ कि अन्तिम राजा शालिणुक का राज्यकाल १३२० ई० पूर्व में समाध्त हुआ। पुराणों के अनुसार वृद्ध १२०७ ई० पूर में स्वर्ग सिधारे । मिलिन्द ५०० वर्ष पश्चात् हुए। इसमे हमें मिलिन्द का समय १३०७ ई० पू० जाते हुआ। 'मिलिन्द पण्ह' के अनुसार यह निश्चित रूप में शालिशुक के राज्यकाल के बाद ही था। पुष्यमित शुंग १२१= ई० पूर्व में राजा घोषित हुआ था, यह फिर निष्चित रूप में मिलिन्द (१३०७

हैं पूर्व में पर्याप्त नमय पीछे था। इससे प्रकट होता है कि गौराणिक

तिथिकम कितना गही है।

अनोक के जिलालेकों में समाविष्ट कुछ नामों को प्रायः दूर देशों के राटाओं के साथ सम्बद्ध कर दिया जाता है। और उन राजाओं की जात विधियों से, भारतीय विधिकम को निश्चित करने का यत्न किया जाता है। इस प्रकार, अक्षोक के जिलालेकों में प्राप्त नामों को अन्य देशों के जासकों के साथ निम्न प्रकार सम्बद्ध निया जाता है--

अन्टियोकस-थ्योस-द्वितीय (सीरिया का)

अस्तियोन मिख के टालेमी फिलाडेलफ़ीस

तुलामय जन्टिगोनस गोनेटस अस्तिकार्डन

स्यस E 81

(ईपीरस का) अलेक्जेण्डर जलिब्स शदल

उपवृक्त समानता केवल आद्यक्षरों तक ही सीमित है। अशोक के मिलानेकों में स्पष्ट कहा गया है कि उसके द्वारा उल्लेखित शासकों के राज्य इसके राज्य को अपनी सीमाओं पर ही स्थित थे, जबकि पश्चिमी विद्वानी द्वारा भ्रमोत्वादित ग्राजाओं ने अत्यन्त दूरस्थ देशों पर राज्य किया। सीरिया वनोक के नामाञ्च की नीमाओं से १,७५० मील पर था। बीच के प्रदेश पर छन्द बहुत से बोरदेश थे। सिस २,४०० मील दूर था। मेसेडोनिया ३,००० मीन पर या। इसलिए अभिनयोक अफ़गानिस्तान में णाभन कर रहा एक कारतीय ध्वन राजकुमार या। उसने १४७२ से १४३६ ई० पू० तक राज्य किया। संस्कृत के 'यवन' लब्द की व्याख्या यूनानी अर्थ-द्योतन के लिए नहीं या बानी साहित । १४७२-१४३६ में जब अशोक ने शासन किया, तब कियाँ राष्ट्र के का वे ब्लानी अप्रसिद्ध ये और आधुनिक ग्रीस के क्षेत्र में महा दनाता माज्य नहीं थे। यवन लोग तो भारतीय अविय थे जो सिन्धु-पार शास करने हैं।

रोम डेविड्स, अपनी पुस्तक 'बुडिस्ट डिपडिया' में युनानी-इतिहासी हार बाह्र निविन्वता को विष्यमनीयना की विवेचना करने के पश्चात् इस निर्णय पर पहुँचे हैं कि ऐतिहासिक कालकम का निश्चय करने की दृष्टि से के आधार निरर्थक है।

भारतीय इतिहास की भयकर भूलें

किन्तु पौराणिक वर्णन को कभी असिद्ध नहीं किया गया है। पुराणी के अनुसार १८०७ ई० पू० बुद्ध की असंदिग्ध मृत्यु-तिथि है।

भारतीय पुराणों को ढोंग की संज्ञा देना या ऐसा समझते हुए एथेन्स, कंण्डी, लन्दन या टोक्यों से प्राचीन भारतीय ऐतिहातिक कालकम को निश्चित करने का यत्न करना, अधिक-से-अधिक भारतीय इतिहास के प्रति भैगापन ही कहा जा सकता है।

गवर्मेट आर्स कॉलेज, राजमुन्द्रि के गणित-विभाग के भूतपुर्व अध्यक्ष श्री व्ही । तिरुवेंकटाचारियर भी बुद्ध के जीवन में उपलब्ध ज्योतिपीय आंकडों पर अनुसन्धान करते हुए बुद्ध की मृत्यु-तिथि १८०७ ई० प्० पर ही पहुँचे हैं (बुद्ध के जीवन में चन्द्र की विभिन्न स्थितियां तथा अन्य प्रहों का अध्ययन करने के उपरान्त निष्कर्ष यही है)। इस विषय पर लिखे गये एक लेख में वे कहते हैं कि १८०७ ई० पूर्व के वर्ष के अतिरिक्त और किली भी बर्ष में नक्षत्रों की स्थिति जन्म-कुण्डली में वर्णित स्थिति से मेल नहीं खाती। गणना के लिए उन्होंने स्वामी कन्नू पिल्लै की "लाइफ ऑफ गीतन" का उपयोग किया है।

रेब्रेड पी० बिगण्डेट कहते हैं : "गौतम का युगारम्म एक ऐसी बात है जिसपर बौद्ध-मत को मानने वाले विभिन्न राष्ट्र भी एक मत नहीं है। सिहली, वर्मी, और स्थायी पंचांस इस तिथि को इसवी सम्बत् से पूर्व छठी जताब्दी के मध्य के लगभग मानते हैं जबकि तिब्बती और उन्हीं के कारण-स्वरूप मंगोल व चीनवासी इससे कई सैकड़ों वर्ष पूर्व इस घटना की हुआ मानते हैं।"

ऐसी धारणा वनाई गयो है कि पुराण तो कल्पनामात है। फिर इस धारणावण उनकी पूर्ण उपेक्षा कर भारतीय ऐतिहासिक कालकम का निश्चय करने का यत्न तो केवल शैक्षिक प्रतिकृतता, चिडचिडापन है। किसी भी राष्ट्र का इतिहास, उसी की अपनी परम्पराओं और उसी देश न वेपलंदध अभिलेखों को सन्देह की दृष्टि से देखते हुए, कभी भी ठीक से नहीं लोजा जा सकता। चुँकि यही बान पश्चिमी विद्वानों और उनके जिण्यो त 348

XALCOM:

की है, इसीलिए उसके अनुसन्धान असस्य परस्पर विरोधी तिथियों के भारी

बोल में परिवर्तित हो समाप्त हो जाते हैं।

पहिचमी बिडानों की परस्पर बुरी तरह में बिरोधी तिथियों के विपरीत, यव् पहिले ही अली-भौति दिसाया आ चुका है कि पौराणिक तिथिकम क्राचीन भारत का एक समत सेखा प्रस्तुत करता है। इसलिए, भारतीय इतिहास-यन्यों को अपना आजकल बहुप्रचारित कालकम ठीक कर लेना काहिये और बुख का जन्म १८८७ ई० पूर तथा उनकी मृत्यु १८०७ ई० पुः रखनी काहिये। इन दोनो घटनाओं की तिथियां यही है। बुद्ध पर बन्मन्यान करते समय ठीक की गयी प्राचीन भारतीय इतिहास की अन्य महत्त्वपूर्ण घटनाएँ भी इसी प्रकार भारतीय इतिहास-ग्रन्थों में शुद्ध कर नेनी चाहिय क्योंकि वे प्राचीन भारतीय इतिहास के समाग-वर्णन के ठीक बैडनी हैं।

"टाइम्न ऑफ़ इण्डिया" तथा भारत के अन्य दैनिक समाचार-पत्नों से दिनांक ७ अस्तूबर सन् १६६६ को अहमदाबाद से दिनांक ६ अक्तूबर' ६६ को देस हस्ट आँक इण्डिया द्वारा भेजा गया समाचार छपा था जिसमें "ईसा के नगमग २००० वर्ष पूर्व काल की सात बुद्ध-गुफाओं की उपलब्धि" की वृत्रना दी गई थी। यह उपलब्धि इस परम्परागत मान्यता को झकझोर देती है कि बुद्ध हैं पूर्व देवी जताब्दी में जीवित थे। इतना ही नहीं, यह खोज हमारी इस कारणा को पुष्ट करती है कि बुद्ध ईसा पूर्व लगभग २००० वर्ष पूर्व दीवित वे; यदि वयाचे वर्णन किया जाय तो कहा जायेगा कि वे ई० पूर १८२७ से १८०३ तक विद्यान थे।

इन उपलब्ध की महत्ता का वर्णन करते हुए प्रमुख हिन्दी दैनिक पत्र "नवभारत टाइम्य" ने, गनिवार दिनाक = अक्तूबर, १६६६ की अंक में मीयरे प्रद्रपर वयने "विचार-प्रवाह" स्तरभ के अन्तर्गत लिखा था।

### ऐनिहासिक स्रोज

गुजरान के शिक्षा उपमन्त्री हों। भान्यसाद पाण्डेस ने अहमदाबाद में पव-प्रविद्धियों को बताया है कि भड़ीच जिले के भगड़िया तालुका र झाजीपुर गांब के पास कड़िया पहाड़ियों में एक गुफा की खोज की गई है. जो ईमा से दो हजार माल पहले की है।

भारतीय इतिहास की भयकर भूनें

डाँ० पाण्डेय के अनुसार इस गुका में एक सिहयुक्त स्तूप पिला है। गुफा में कई कथा, बरामदे आदि भी मिले हैं। यह गुफा और यहाँ मिली बस्तुओं में पता चलता है कि इसे बीद भिक्षुओं ने अपना स्थल बनाया होगा।

इस गुफा की खोज का बड़ा ही ऐतिहासिक महत्त्व है। भारतीय इतिहास की लोज करने वाले एक बिडान् श्री पी० एन० ओक ने पिछले दिनों एक पुस्तक प्रकाशित की है जिसमें उन्होंने दावा किया है कि गौतम बुद्ध का जन्म ईसा से लगभग उन्नीस सौ साल पूर्व हुआ। कड़िया पहाड़ी गुफा की सोज से श्री ओक के मत का तो समर्थन होता ही है, भारतीय इतिहास की नय सिरे से लिखने और तिथियाँ नये सिरे से निर्धारित करने की भी आवश्यकता उभर कर ऊपर आती है।

पाण्चात्य विद्वानों ने गौतमबुद्ध का समय ई० पू० छठी शताब्दी माना है। लेकिन अपने मत के समर्थन में उन्होंने कोई तर्क प्रस्तुत नहीं किये, बल्कि मनमानें ढंग पर एक तारील लिख दी। श्री ओक का मत है कि पश्चिमी इतिहासकारों ने भारतीय इतिहास की तिथियाँ उस तारीख को ध्यान में रखकर निश्चित कीं, जब यूनानी विजेता सिकन्दर और भारतीय राजाओं का मुकाबला हुआ। उस समय के जिस चन्द्रगुप्त का यूनानियों ने उल्लेख किया है, वह मीर्यवंशीय चन्द्रगुप्त न होकर गुप्तवंशीय चन्द्रगुप्त था। इस भूल के कारण पाण्चात्य इतिहासकारों ने भारतीय इतिहास की तिथियाँ निश्चित करने में करीब तेरह सी साल की अूल की।

कड़िया पहाड़ियों में मिली गुफा के समय के सम्बन्ध में जो अनुमान लगाया गया है और श्री ओक ने जिस मत का प्रतिपादन किया है, उसकी इस बात से भी बल मिलता है कि सर विलियन जोन्स, मैक्समूलर, डा॰ 'फ्लीट, चीनी, तिब्बती, और ताजिक लेखीं तथा राजतरंगिणी से मौतम बुद्ध का समय ईसा सं ८५० साल से लेकर करीब १७०० साल ई० पू० तक पहुँचता है। भारतीय पुरातत्त्व के एक विद्वान् श्री त्यागराज के अनुसार बुद्ध का समय ईसा से १७०० साल पूर्व ही हो सकता है। कड़िया पहाड़ियों में मिली गुका के बाद इतिहासकारों और पुरातत्त्ववेताओं को भारतीय इतिहास के विभिन्न युगों के पुनिर्धारण की नयी प्रेरणा मिलेगी।"

शाधार यन्य-सूची

(१) दि कैम्बिज हिस्ट्री ऑफ़ इण्डिया, बाइ इँ० जे० रैप्सन। (२) दि आक्सफोडं स्टुडण्ट्स हिस्ट्रो लाफ इण्डिया, बाइ बिन्सेंट ए० स्मिथ । (३) दि एव लाफ बुङ मिलिट एण्ड आस्तियोक एण्ड युग पुराण, बाई कोटा कॅकटाचलम् । (४) इण्डियन ऐस्टिक्वेरी, साल्यूम-६ । (४) गीतम दि बुद्ध, बाइ केलब मोण्डसं, १६२२ का संस्करण। (६) क्षतिय क्लान्स इन इंग्डिया, बाइ विमलाचरण लां। (७) कमेन्ट्री ऑन दि अमरकोष, बाइ भरत । (२) राजतरंगिणी, बाइ कल्हण । (६) ए रिकार्ड ऑफ़ बुद्धिस्टिक किनदम्स, बाइ फ़ाह्मान, ट्रान्सलेटेड बाइ जेम्स लेग । (१०) बुद्धिस्ट इण्डियाः बाइ रोस डेविड्स । (११) लाइफ ऑफ़ गौतस, बाइ बिशप बिगण्डेट । (१२) ऐसोटेरिक बुद्धिज्म, बाइ ए० पी० सिन्नेट, १६०३ का संस्करण। (१३) हिस्ट्री ऑफ संस्कृत लिटरेचर, बाइ मैक्समूलर। (१४) हिस्ट्री अफ़ क्यासिकत संस्कृत लिटरेचर, बाइ म० कृष्णमाचार्य । (१५) डेट्स इन ऐन्जेन्ट हिस्ट्री ऑफ़ इण्डिया, बाइ बी० सोमया जुलू । (१६) इण्डियन वाकिटेक्सर, बार ए० व्ही कत्यागराज अय्यर ।

भयंकर भूल : क्रमांक-१२

# भगवान् श्री राम और श्री कृष्ण के युगों की प्राचीनता कम अनुमानित

भगवान श्री राम और श्री कृष्ण, दोनों ही, भारत में परम पूज्य माने जाते हैं, और सर्वस्थानों पर सभी भारतीय उनको ईश्वर का अवतार समझते हैं। दोनों को ही सर्वोत्कृष्ट आदर्श व्यक्ति का रूप मानते है। दोनों महामानवों के नामों से पूर्व "मर्यादा पुरुषोत्तम" गुणवाचक विशेषण से यही प्रमाणित होता है।

दोनों ही भारतीय सभ्यता की अति प्राचीन अवस्था के प्रतीक हैं। वे दोनों इतने अधिक पूर्वकालिक है कि हम उनके युगों की स्मृति ही भूला बैठे प्रतीत होते हैं। किन्तु उनके समय की अत्यधिक प्राचीनता किसी भी प्रकार यह अर्थ प्रकट नहीं करती कि वे लोग हमारे सभ्य समुदायों से कम सन्य समुदायों में हुए। तथ्य रूप में, राम और कृष्ण के जीवन-काल से मम्बद रामायण और महाभारत महाकाव्यों में बणित नागरिक करेव्य इंजी-नियरिंग कार्य, युद्ध-सामग्री, वेशभूषा के गुण-प्रकार तथा संक्लिप्ट ज्योतिषीय ऑकड़ों के बिणद विचार हमें सभी प्रकार पह स्पष्ट करते हैं कि उनके मुगी की तुलना में तो हमारी उपलब्धियाँ नगण्य है।

कई बाद यह तक दिया जाता है कि रामायण और महाभारत ने निस्सन्देह ऐसे अति उच्च तथा श्रेष्ठ विचारों का संकलन है जिसकी परा-काण्ठा किसी अन्य पुग में मिलती ही नहीं, किन्तु जहां तक भौतिक उप-लिख्यों का प्रथन है, यह कहा जाता है कि इन महाकाव्यों में समाविद्य विवरण केवल माल अतिरंजित कल्पनाएँ है तथा इसीलिए इनपर विस्वास नहीं करना चाहिये। तथ्य तो यह है कि यह तक मानव मनोविज्ञान के प्रति

हमारी बहानता ही निव करता है। मानव समाज की प्रगति केवल एक-पक्षीय कथी नहीं होती। अबं यह है कि वे समाज, जो आध्यात्मिक तथा बातरिक विचारों की परमोचन सीमा पर पहुँच सकते हैं, यान्त्रिक अन्वेषणों, इसीम, अन्तरिक्ष-बाह्मओं तथा श्रीवशीय क्षमता में कभी पीछे नहीं रहेंगे। इसीम, अन्तरिक्ष-बाह्मओं तथा श्रीवशीय क्षमता में कभी पीछे नहीं रहेंगे। इसीम अन्तरिक्ष-बाह्मओं तथा श्रीवशीय क्षमता में कभी पीछे नहीं रहेंगे। इसीम अन्तरिक्ष-बाह्मओं तथा श्रीवशीय क्षमता में कभी पीछे नहीं रहेंगे। इसीम अन्तरिक्ष-बाह्मओं करता है और क्षणिक सुविधाओं तथा सुख-प्राप्ति कियो विभिन्न दिलाओं में कोज आदि करने में उन्मुक्त चिन्तन करता है।

हमारा वह अनुषयुक्त अन्धविश्वास, कि हम बीसवीं शताब्दी वाले कामन भौतिक आविष्कारों की उस परमोच्च स्थिति को पहुँच चुके हैं जैसी कभी पहले हुई ही नहीं, एक अवाछनीय धारणा के कारण जमा हुआ है। इस बहु विक्वास करते रहे हैं कि मानव-प्रगति एक सीधा-सार्ग है जिसका प्रारम्भ कन्दराकत मानव में हुआ है और जिसकी परिणति बतंमान संक्लिध्ट स्वित में है। यह विश्वास असत्य है, भ्रान्त है। यदि हम चारों ओर दृष्टि-कान करें, तो हमें दिलायी देता है कि संसारका घटना चक्र दीर्घ वृत्त में चलता है, न कि मीडी रेकाओं में। पृथ्वी नवा अन्य आकाशीय पिण्ड सभी वृत्ता-भार है। वे सद बनाकार चक्र में धुमते हैं। चुम्बकीय तथा विद्युतीय क्षेत्र भी क्ताकार है। यही नियम शानव साम्यताओं पर व्यवस्थित करने से हमें इत्तर होता है कि वे भी एक अनन्य चक्र में उत्कर्ष और अपकर्ष की प्राप्त होती रहती है। यह बाद रामायण और महामारत में विणित सभ्यताओं के नाय हो नकती है। यदि यह बात स्थप्ट रूप में हृदयंगम कर ली जाये, तो किर वह बात स्पष्ट दिलायों देने में कोई कठिनाई नहीं होगी कि ये दोनों ज्ञारनीय महाकाव्य दो वास्तविक, प्राचीन सभ्यताओं का वर्णन करते हैं, और दिन दमनक्षियों हा वे दावा करते हैं, वे केवल मात्र कल्पना-सृष्टि दे कारण भ्रान्ति न होकर वास्त्रविकताएँ हैं।

बद्धि बेटिक यून, रामायण यून और महाभारत यूग भारतीय इतिहास को नीत बिकिट तथा महत्त्वपूर्ण अवस्थाओं का प्रतिनिधित्व कारते हैं, किन्तु नेद हैं कि उनके तिथिक्ष मो निक्चित करते की दिशा में कोई महानुभूति-पूर्ण और गम्भीर वग उठाए ही नहीं गये। भारतीय इतिहास के बतमान धन्दों में यह एक मौजिक अगुगति है। तथ्य यह हैं कि हमारे इतिहास-ग्रन्थ उनको भ्रान्तियां, कपोलकल्पना और कवाओं की संज्ञा देकर उनकी अब-

भारतीय इतिहास की भयंकर भूतें

इस पाठ्यगत-दुराग्रह का कारण यह है कि भारत पिछले एक सहस्र बन्नों से भी अधिक समय से अन्य देणीयों द्वारा जासित होता रहा है। इनमें से प्रथम ००० वर्ष मुस्लिम शासन के अन्तर्गत पूर्ण दुरवस्था एवं जासक-शासित के मध्य हार्दिक-वैमनस्य के रहे हैं। अगले २०० वर्ष तक विदिन आधिपत्य होने के कारण समय और आकाश, संसार का उद्गम तथा इस पृथ्वी पर जीवन का प्रायुर्भाव आदि के सम्बन्ध में पिछ्वमी विद्वानों के अपरिपक्व, मध्ययुगीन विचार सभी जिला सम्बन्धी पाठ्य-पुस्तकों तथा मन्दर्भ-पुस्तकों में धूर्ततापूर्वक ठूंस दिये गये और उनको जड़े जमा दी गई थीं। उन लोगों ने हमको विश्वास करने पर, बाध्य कर दिया कि अभी कुछ समय पूर्व तक हम सभी बानर ही थे। कुछ वर्षो पण्चात् जब हमने अपने पिछले पैरों पर चलना और अगले पैरों को हाथों के इप में प्रयोग जन्ता सीख लिया, तब कन्दरा में रहने वाले मानव का गुगआया, फिर पाषाण-युग-और, देखो तथा आण्चर्यान्वित हो जाओ, फिर जीसेस काइस्ट ससार के रंगमंच पर प्रगट हुए, और तबसे मानवता तीव गति से चलती हुई महान् भौतिक प्रगति की वर्तमान अवस्था तक पहुँच पाई है।

पर्याप्त विचित्रता यह है कि पश्चिमी भौतिक णास्त्रों भी संसार के उद्गम तथा मानवजाति के मूल के सम्बन्ध में अपने पूर्वकालिक प्राथमिक विचारों का परित्याग कर चुके हैं। प्राचीन भारतीय लोगों की ही भौति अब ये भौतिक णास्त्री भी पृथ्वी और उसपर जीवन को करोड़ों वर्ष पूर्व होना स्वीकार करते हैं। फिर भी उनके अपने समाजणास्त्री तथा इतिहास-वेत्ता अभी तक उनके साथ आगे नहों बढ़ सके हैं। ये लोग अभी तक अपनी अमुक्तियुक्त, व्यर्थ तथा कालगत-दोष सम्बन्धी धारणाओं पर अडे हुए है।

अधिनिक विज्ञान अब हमको यह अनुभव करने में सहायक होना चाहिये कि समय और संसार-उद्गम की गणना युगों, महायुगो तथा मनुआं के रूप में करने का प्राचीन भारतीय विचार उस सर्वज्ञान तथा विश्वदता का प्रतिनिधित्व करता है जिसकी समता करने में आधुनिक मनुष्य सफल नहीं हो पामा है। यह अनुभूति प्राचीन समाजों के रूप में रामायण और महाभारत-कानीन संस्थताओं का अध्ययन करने के लिए मनोर्वज्ञानिक रूप में हमें सन्तद करने को पर्याप्त होनी चाहिये। अतः यदि, अन्तः और बाह्य साक्ष्यों द्वारा प्रमाणित हो कि राम और कृष्ण हजारों अथवा लाखों वर्ष पूर्व अवतीर्ण हुए थे, तो किमी को इस बात से पण्चिमी विद्वानों तथा उनके स्थानीय जिथ्यों की प्रांत आणात नहीं अनुभव होना चाहिये।

कम-स-कम परम्परागत साध्य का मूखांकन करने में तो कोई हानि नही है। केवल ग्रही तथ्य, कि राम और कृष्ण अति प्राचीन गुग के प्रतीत होते हैं. हमको निष्क्रिय नहीं कर देना चाहिये वयोंकि हम इससे पूर्व पहले ही स्पट कर चुके हैं कि मानव सभ्यताएँ एक अनन्त्य चक्र में उत्कर्ष और अपवर्ष की प्राप्त होती रही है।

स्तंबान् राम सातवे इंडवरावतार माने जाते हैं। उनके जन्म का समय मुनिध्चित है। वह रोपहर में ठोक १२ बजे जरमे थे। उनका जन्म-दिन भी मुनिध्चित है। भारतीय चैत्र मास के शुक्त पक्ष की नवमी को तदनुसार मार्च के बॉन्चम तथा अप्रैल के प्रारम्भिक दिनों में, उनका जन्म हुआ था। केवसमाव बिशिन्त वस विशिष्ट बर्ष के सम्बन्ध में हैं। जिसमें वे जन्मे थे उनकी विभिन्त उपलब्ध आंकड़ों के साथ गणना की जा सकती है और किर मिनान किया जा सकता है।

प्राचीन हिन्दू परम्परा के अनुसार वर्तमान काल बण्ड कलियुग है। हिन्दू ज्योतिय ने इसका प्रारम्भ ३१०२ ई० पू० में १८ फरवरी को दोपहर २ बजकर २० निरुट ३० संकिण्ड पर निर्धारित किया है। यह वह घड़ी थी जिसमें साल नक्षत्र एक गणि में हो एकत हो गये थे। फांसीसी ज्योतियी केलों ने हिन्द्र-ज्योपित शास्त्र की विजक्षण गणना-पद्धति पर अपना आश्चर्य ब्यक्त किया है।

कविष्य से पूर्व कमानुसार द्वापर, बेता और कृतयुग (अर्थात् काल-कव्ह, कव्य) हुए हैं। इन से कलि तक चारों यूगों की अवधि ४=००, ३६००,३४०० तथा १-०० देवी वयों ४:३:२:१: के अनुपात से आंकी गर्बा है। देवी वयों को मानद वर्षों से परिवर्तित करने से १७,२६,०००; १२,६६,०००; ८,६४,०००; तथा ४,३२,००० की संख्या उपनब्ध होती।

वर्तमान कलियुग के ४,३२,००० वर्षीय कालकाई के केवल माल ५०६६ वर्ष व्यतीत हुए हैं। इससे पूर्व द्वापर युग के द,६४,००० वर्षों के जोड़ने से हमें द,६६,०६६ की संख्या उपलब्ध होती है। बेता युग को समाप्त हुए इतने ही वर्ष व्यतीत हो चुके हैं। इसी समय भगवान राम उत्पन्न हुए थे। प्रत्येक युग के प्रारम्भ और अन्त का १२वां अंग संक्रमण काल समझा जाता है। अपनी अभी तक की संख्या में, इसीलिए, हम १,०६,००० वर्ष की संक्रमणकालीन-अवधि को जोड़ देते हैं। चूंकि कहा जाता है कि श्रीराम जेता युग को समाप्ति के निकट-काल में हुए थे, अतः अर्थ यह हुआ कि रामायण महाकाव्य में लगभग १० नाख वर्ष पूर्व के समाज का चित्रण है।

रामायण में विणत पणु समूह में चार दांतों वाले गर्जी का समावेश है। केवल दो दांत वाले गज भी अनुपलब्ध नहीं थे। चार दांत वाले हावियों का उन पशुओं में विशेष उल्लेख है जो रावण की राजधानी लंका में मिनते थे।

पुरातस्वविदों के अनुसार चार दांतों वाले हाथी लगभग १० सास वर्ष पूर्व लुप्त हो गये। वैज्ञानिक प्रमाण का यह तो एक प्रकार का उदाहरण मात है जिसका पूर्ण मूल्यांकन होना अभी शेष है।

इसीके अनुरूप वस्तु के अनुसार, हम, श्रीराम की परम्परागत जन्मकुण्डली का भी उपयोग कर लें। बन्द्र के दो निष्पत्द, बिन्दुओं अयांत् राहु
और केतु की स्थितियों के अतिरिक्त अन्य आकाशीय पिण्डों की स्वितियों
का उल्लेख स्वयं ऋषि वाल्मीकि की रामायण में है। यह भी ही मकता है
कि उस समय निष्पन्दों की स्थिति उल्लेख करने की प्रधान रही हो।
श्रीराम की जन्मकुण्डली, ओ निविवाद रूप में स्वीकृत तथा सर्व भारत में
युगो से मान्य है, जो अग्रिम प्रकार है—



प्रतित ज्योतिष की उपेक्षा करने वालों को भी इसके गणनात्मक पक्ष प्रयाद गणित ज्योतिष से किसी प्रकार का कोई विवाद नहीं करना चाहिये। जिस प्रकार नक्षत्रों की अपेक्षाकृत निश्चित स्थिति विशाल, निर्जन सागर के अलक्ष्य अनन्त में नाविकों को अपनी स्थिति का निश्चिय करने में सहायता प्रवान करनी है उसी प्रकार नक्षत्रों का चित्र हमें भी किसी एक विशिष्ट चटना को समय के अनन्त निर्लक्ष्य तथा विशाल विस्तार में निश्चित करने में महायक होता है। अत यह अच्छा होगा कि ज्योतिषी तथा यणितज्ञ लोग यह पना लगाएँ कि नक्षत्रों की उपयुक्त स्थिति कितने वर्ष पूर्व विद्यमान थी। माँद यह स्थिति नगभग १० लाख वर्ष पूर्व हो रही हो तथा रामायण के अन्तः भगा बाह्य साध्य मी इसी और संकेत करते हों, तो निश्चित है कि हमने बारनीय इनिहान के एक अन्यन्त महत्त्वपूर्ण वृत्तान्त का काल निर्धारण कर विवा है।

धर भी हो सकता है कि नखन्नों की वहीं स्थित सैकड़ों अथवा हजारों बारों के अन्तर में फिर में का जाती हो। फिर भी हम उन सभी तिथियों को एकड़ बर, बन्ध सगत नाड़यों में मिलान कर, यह निश्चित करने का यत्न कर मकते है कि इन निश्चिमों में में कौन-मी तिथि भगवान श्रीराम की जन्म-दिख यही होगी।

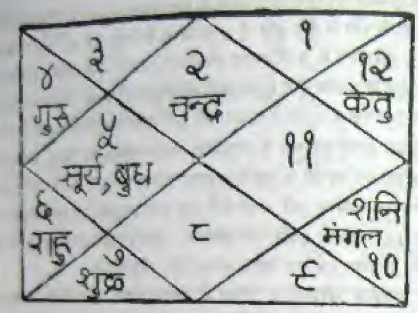
ज्योगियज्ञास्य का बत्यस्य प्रारम्भिक ज्ञान रखने वाला मनुष्य भी यह

तुरन्त ही देख लेगा कि रामचन्द्रजी के जीवन-वृत्तान्त उनकी जन्मकुण्डली में ग्रहों की स्थिति से पुष्ट होते हैं। उदाहरण के लिए, जब कई ग्रह उच्चग्रही होते हैं तथा शेष में से अधिकांण स्वग्रही हों, तो वे उस अदम्य व्यक्तिगत सम्मोहन के छोतक होते हैं, जो सभी आगन्तुकों को उसके सम्मुख भरणागत एवं नतमस्तक बना देते हैं। उद्ध्वंगामी कक राणि में स्वग्रही बृहस्पति दोनी, का एकल होना पूर्ण रूप में सत्यनिष्ठ, कठोर-कर्तव्यणील किन्तु दयालु एवं न्यायप्रिय व्यक्ति का छोतक है। मकर राणियत मंगल ७वें घर में होने के कारण वधू-वियोग तथा कभी-कभी वधू द्वारा प्रताड़ना का फल छोतक है। खूँकि इस तकनीकी अपरिचित भाषा में, रुचि न रखने वालों को रुचि नहीं होगी, इसलिए हम इस विषय को यहीं पर छोड़ देते हैं।

भारतीय इतिहास की भयंकर भलें

भगवान् श्रीकृष्ण के जीवन से सम्बन्ध रखने वाले नक्षतीय विवरण अनेक भारतीय धार्मिक-ग्रन्थों में प्राप्य हैं। इनमें से कुछ हैं भागवत (खण्ड-१०, अध्याय-३; खण्ड-११, अध्याय ६ व ७); विष्णुपुराण (खण्ड-१, अध्याय-१, ४, १, २३ व ३७); मत्स्य-पुराण (अध्याय-२७१, पद ११-५२) और हरिवंश (खण्ड-१, अध्याय-१२)। इन सभी के अनुसार भगवान् श्रीकृष्ण का जन्म 'श्रीमुख' नामक चकीय वर्ष में भाद्र मास में कृष्णपक्ष की अस्टमी को हुआ था। जब उनका स्वगंवासहुआ, वे १२५ वर्षीय थे। उनको निधन-तिथि वही है जिस दिन ३१०२ ई० पू० १० फरवरी को किन्युन प्रारम्भ हुआ। भगवान् श्रीकृष्ण इस तिथि से १२५ वर्ष पूर्व जन्मे थे। इसमे हमे भगवान् श्रीकृष्ण का जन्म-वर्ष ३२२७ या ३२२० ई० पू० प्राप्त होता हमे भगवान् श्रीकृष्ण का जन्म-वर्ष ३२२७ या ३२२० ई० पूर्व प्राप्त होता

भगवान् श्रीकृष्ण के जन्म का समय और दिन हमें पहले ही जात है। उनका जन्म सम्पूर्ण भारत में भाद्र मास के कृष्ण पक्ष की अष्टमी को मनाया जाता है। श्रावण मास अंग्रेजी जुलाई मास है। उनका जन्म राबि के ठोक १२ बजे हुआ था। परम्परागत रूप में चली आई उनकी जन्मकुण्डली अधिम प्रकार है—



हां सबता है कि जिस प्रकार "कुछ उस्लेख योग्य जनमकुण्डलियां" नामक बुक्तक में औं बोर बीर रमण ने एक जन्मपत्नी दी है, उसी प्रकार ल्क वा दो चिल-पिल प्रमा-पंतियां हों। किन्तु चूंकि उन्होंने भी श्रीकृष्ण को बन्मकुण्डली उहीं की उत्यंक्त स्थिति पर ही आधारित की है अतः अब के बेबल इनती ही गणितीय गणना करना शेष हैं कि बया ३२२७ या ३२२० ई॰ वृ॰ के आवल (बुलाई)मान के कुरणपक्ष की अस्टमी की मध्य-चांच में मक्षत्रों का राणिवक में प्रदक्षित करना उस जनमकुण्डली से मेल काता है को हमारे पान परस्परागन क्य में उपलब्ध है।

कुछ पत्तिको विहासी तदा उनके सहज जिल्लों का ऐसा विचार है कि वाचीत पूर्वा से भारतीय नोवो का मस्तिष्क जन्मकुण्डलियों से इतना अधिक आबिष्ट या कि व लोग अपने सभी चीर पुरुषों और देवताओं के नक्षातीय भावचित्र दरा निया करने में, और उन जनस्कृण्डलियों में ग्रहों को स्वग्रही अवहा उच्चप्रती प्रतीयन कर देने के ।

यदि हम उपयुक्त बकास्य की समीक्षा करें, तो इसमें हमें अनेक दोखीं के देहेंन होंगे। इन विद्वारों को जात होता चाहिये कि प्रत्येक नवजात मानव की कम्बर्ध्यती बनवाने और उसकी सुरक्षित रखने की प्रथा केवल मात्र नारक तम है। वीर्धानक, सबैभारत-स्वाप्त तथा अत्यन्त प्राचीन रही है। अतः नदी बन्धकृष्टिंबमी को संसम् की दृष्टि में देखना उचित नहीं है। यह मस्भव है कि किसी मन्दबुद्धि लेखक ने मूल जन्मकुण्डली न मिलने के कारण अत्यधिक उत्साही होकर किसी एक मनगढ़न्त जन्मकुण्डली की रचना कर इसी हो। किन्तु ऐसे मामलों में यदि दो, तीन, चार या अधिक जन्म-कुण्डलियां प्रचलित भी हों, तो भी उनमें से सत्य कौन-सा है-यह पता लगा लेने के तो अनेक उपाय हैं। यदि तिथि, वर्ष और जन्म का समय जात हो तो सर्वोत्तम उपाय प्राचीन पर्चांग अथवा गणितीय गणना द्वारा नक्षत्रीय पिण्डों (यहों) की स्थिति का पता लगाना होगा। दूसरी बात यह है कि जन्मकृण्डली के अध्ययन से कुछ मोटे-मोटे निष्कर्षों को उस मनुष्य के जीवन की घटनाओं से मिलाकर देख लिया जा सकता है। जहाँ तक ग्रहों को स्वग्रही अथवा उच्चग्रही बनाने की बात है, यह स्मरणीय है कि असाधारण व्यक्तियों के नक्षत्र असंदिग्ध रूप में ही असाधारण स्थिति के होंगे। यदि ऐसा नहीं होता, तो उन व्यक्तियों ने उन गुणों का प्रकटीकरण किया ही नहीं होता। यह भी उल्लेख करना समीचीन है कि यदि सचमुच ही जाली जन्म-कृण्डलियों हों तो उनको व्यक्ति की जन्मकालीन वास्तविक नक्षत्रीय स्थिति से सत्यापित किया जा सकता है । यह भी अवश्य कहना पड़ेगा कि यदि प्राचीन भारतीयों पर आरोप है कि उनके मस्तिष्क पर जन्मकुण्डलियों का प्रभाव आविष्ट है, तो आधुनिक विद्वान् भी इस आरोप से बन नहीं सकते कि वे भी गणितीय-ज्योतिषीय मानचित्र के विरुद्ध समान रूप में ही दुराग्रही वैमनस्य भावता हृदयस्य किये बैठे हैं। यदि ये मानचित्र ध्यानपूर्वक बनाए जाएँ, तो कम-से-कम, जीवन की घटनाओं की तिथियाँ निश्चित करने में उसी माला में सहायक हो सकते हैं जिस प्रकार नौका-विहारीय-मानचित्र पर नाविकों द्वारा नक्षत्रीय स्थिति उनको सहायक होती है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

ज्योतिष से पूर्णतया अनिभन्न व्यक्तियों को यह मालूम होना बाहिए कि कोई जाली जन्मकुण्डली बनाना सहज कार्य नहीं है। १२ ग्रहों में ६ नक्षत्रों को मनमाने ढंग से बैठा देना कोई सरल काम नहीं है। यदि कोई नौसिखिया ऐसा काम कर ही दे, तो उसे बिहंगम दृष्टिपात से भी तुरन्त पकड़ा जा सकता है। उदाहरण के लिए, यदि निष्पन्द बिन्दु परस्पर विरुद े ही रखे जाते हैं, अथवा यदि बुध एक ग्रह में नहीं है, अथवा शुक्र यदि सूर्य के दो घरों में नहीं है, अथवा सूर्य अपने उपयुक्त स्थान पर किसी विशिष्ट

जन्म-समय, तिथि तथा मास की जन्मपत्नी में नहीं है तो यह सरलता. पूर्वक मालूम वह सकता है। बदि कोई पण्डित व्यक्ति भी किसी जाली जन्म-पत्नी की रचना करता है तो इसकी नक्षतों, व्यक्ति की आयु तथा उसके जीवन की घटनाजी, इसकी मुखाकृति आदि के सन्दर्भ में सत्यापित किया डा सकता है। ज्योतिमास्त तथा नक्षत-विद्या गणितीय विज्ञान हैं तथा उनके नाथ बिसी भी प्रकार की प्रवंचना तुरन्त ही प्रकट की जा सकती है।

उत्तर दी गाँ भगवान् धीकृष्ण जी की जन्मकुण्डली की स्थूल रूप में दर्भ कर हो जात होता है कि लगभग सभी नक्षत स्वयही अथवा उच्चप्रही है। इस प्रकार का व्यक्तित्व वस्तुतः देवी अंश ही है जिसकी आध्यात्मिक न्यन्छ के लिए विक्व अपनी नत श्रद्धांजलि प्रस्तुत करने पर बाध्य हो जाता है। एक और अत्यन्त चमत्कारी तथा अचूक लक्षण वृष राशि पर उच्चग्रही बन्द्र का होना है जिसके कारण व्यक्ति को एक अत्यन्त आकर्षक व्यक्तित्व प्राच्य है। इसींग तो भगवान श्रोकृष्ण को मोहन अर्थात् 'अत्यन्त आकर्षक' बहा बाता है।

शर्वीन भारत में अति विचारपूर्वक अभिलिखित नक्षतीय आँकड़ों की अवहेनना करके आधुनिक विद्वानों ने अन्वेषण को बहुत क्षति पहुँचाई है। ऐसे बांकडों का एकदारगी तिरस्कार इस वक्रोक्ति का अर्थछोतक है कि प्राचीन प्राप्तीयों ने लगभग २०वीं शताब्दी की अन्वेषणात्मक विद्वत्ता की पूर्व कन्यना कर नेने के कारण हो जान-बूझकर नक्षत्वीय आंकड़े गढ़ डाले थे बिसहै कि वे अन्य सम्बताओं की तुलना में अपनी सभ्यता की प्राचीनता का दावा प्रत्युत कार सकी।

वद्यपि प्राचीन ज्योतियोय आंकड़े विश्व भावनाओं पर आधारित हैं तकारि उनके विष्ट बाधूनिक दुर्भावना के विष्रीत परिणाम हुए हैं। यह असम्बद्ध नहीं है कि ज्योतिषोध आंकड़ों के प्रति आधुनिक तिरस्कार-भावना दे का कि होने है परिवासका है। भारतीय इतिहास में गलत तिथियी त्या बब्द निविध्य देव वर्ष है। इस बात को स्पष्ट करने के लिए मैं एक वास्त्रीतक इट एक्क प्रस्तृत कर सकता है कि एक जोध-प्रवन्ध में भी ऐस ी दूगक के एक कात्यिक विधि का निर्धारण लगभग कर ही दिया था। केर प्रतिश्व हरू विद्रान सहजन 'हाबटरेट' के लिए अपना शोध-पत्र

तैयार करने में व्यस्त थे। उनके मागँदर्शक ('गाइड') एक भारतीय ईसाई बे जिनके हृदय में भारतीय नलतीय आंकड़ों के प्रति पश्चिमी विद्वानों के सभी जमे हए पूर्वाग्रह विद्यमान थे। उनकी मोध का विषय नाना फड़न-बीस--१८वीं शताब्दी का मराठा राजनीतिज्ञ था।

अपने अन्वेषण कार्य की अवधि में हमारे विद्वान् सज्जन को नाना फड़नवीस के जन्म पर प्रकाश डालने वाली तीन विभिन्न तिथियां मिली जो तत्कालीन ईस्ट इण्डिया कम्पनी के तीन अंग्रेज कर्मचारियों द्वारा उल्लेखित बीं। तीनों कर्मचारियों ने कमणः उल्लेख किया हुआ या कि फड़नवीस परिवार द्वारा किसी पुत्र के जन्म-समारोह के सम्बन्ध में आयोजित कार्य-जम में अतिथि के रूप में उनका स्वागत १२ फरवरी और १२ दिसम्बर १७४२ ई० को किया गया था।

कुछ विद्वानों ने इन सन्दर्भों की व्याख्या नाना फड़नवीस के जन्म की विवादग्रस्त तिथियों के रूप में की थी। इसीके साथ-साथ एक सामान्य तत्मकुण्डली भी थी जिसमें नक्षत्रीय-आंकड़े व भारतीय तिथि थी जो १२ करवरी, १७४२ ई० के अनुरूप थी। शोध लिखने वाले मेरे परिचित सज्जन ने अपने 'गाइड' के समक्ष सभी तथ्य प्रस्तुत करते हुए कहा कि चूंकि भारतीय जन्मकुण्डली (नक्षद्वीय आंकड़े) प्रथम अंग्रेज-व्यक्ति द्वारा उल्लेखित तिथि से मेल खाती थी, अतः वहीं तिथि नाना फड़नबीस की आधिकारिक जन्म-तिथि थी।

नक्षतीय आंकडों के विरुद्ध अपने शिक्षित दुराग्रह के कारण ही 'गाइड' महोदय ने यह बात मानना अस्वीकार कर दिया। बहु इसको प्रमाणित करने योग्य मूल्यवान वस्तु भी मानने को तैयार न था। यह तो एक ऐसी विचित्र वकोबित थी कि मानो जब कभी कोई भारतीय उत्पन्न होता है तो उसके चारों ओर ऐसे असंख्य ज्योतिषी मिल जाते हैं जो संसार को उस नवजात व्यक्ति से सम्बन्धित नकली जन्मकुण्डलियों से व्याप्त कर देते हैं—वह भी केवल भावी ज्योतिषियों को भ्रमित करने अथवा केवल मात्र नकल-वृत्ति के कारण। अतः 'गाइड' का आग्रह था कि वह विद्वान् छात्र अपने को केवन तीनों अंग्रेज व्यक्तियों द्वारा उल्लेखित तिथियों तक ही सीमित रते एवं इन्हीं में से एक को नाना फड़नवीस की बास्तविक तिथि पुष्ट करे। 'गाइड' की **有其中** 

XBT.COM

'शिक्षित' अन्यद्धि के कारण इस सहेष दुराग्रह ने एक गलत तिथि की

माधिकारिकता की छाप लगा दी होती।

किन्तु भाग्यका हुआ गह कि उस विद्वान्-छात ने अपनी विदली अन्त-इंस्टि हे एक ऐसा सूत बनाया जिसके अनुसार दोनों विभिन्न तिथियां भी भारतीय जन्मकुण्डली में दी गई तिथियों से मेल खा गई । उसने 'गाइड' को म्बाट कर दिया कि अमेब व्यक्ति द्वारा उल्लेखित वह एक तिथि वास्तविक जन्मतिब दो को भारतीय जनमेकुण्डली से मेल खाती थी, जबकि २४ फरबरी को आयोजित समारोह बालक के नामकरण-संस्कार के उपलक्ष मे का (को बहाराष्ट्र में सदैव जन्म के १२वें दिन मनाया जाता है) और २ हिनम्बर का स्वागत-समारोह (१० मास पूर्ण होने पर) बालक के मुण्डत-मनकार का समारोह था। इस तक ने 'गाइड' को बिद्वान्-सज्जन की उप-सक्ति के पक्ष में कर दिया। किन्तु मुझे अभी तक यह निश्चित मालूम नहीं कि यह शंका दूर करने बाला नया प्रकाशवान स्पष्टीकरण घटनाओं की तिथि विकारित करने के निए भारतीय नक्षत-स्थितियों के विरुद्ध 'गाइड' के कुछ चुवांग्रहों को दूर कर पासा है अबवा नहीं।

इसमें पाटक को यह तो विक्वास हो गया होगा कि सर्वथा न्याय्य भावनाओं के होते हुए भी भारतीय ज्योतियीय अभिलेखों के प्रति आधुनिक समझानव अनुभृति ने भारतीय ऐतिहासिक तिथि-क्रम को महान् क्षति पहुँची होगी क्योंकि इसको देखते ही अस्वीकार करने का तथा इसमें वींबन्ताम करने वा कम चनता रहा है।

बहाँ नै जिस बात पर बन देना चाहता हूँ वह यह है कि अन्य सभी साध्या हो लंदि जन्मकृष्टलियों की भी पूर्ण समीक्षा कर लेनी चाहिये विषयन उन स्विति में बहा एक ही घटना के लिए एक से अधिक जन्म-कुष्यदियां उपनब्ध हों। किन्तु उनके सम्बन्ध में वर्तमान धारणा, मानी वे बुछ है को करवन्छ बस्तु है को ऐतिहासिक सामग्री को भी धूमिल कर रही है वशक्तीय क्या इविहासकारों के अतिथिय उद्देश्य को ही अति पहुँचाने बालों है। लिनहार्वतर माध्य है क्य में नब जन्मकुण्डलियाँ प्रस्तुत की जाती है नक वे एकदम वे आवंक्ति हो गये प्रतीत होते हैं और जब जन्म-न्यस्थित अध्या नक्षतीय आकृते उन व्यक्तियों अथवा घटनाओं के प्रति

प्राचीनता की और संकेत करते हैं जिनको विद्वान लोग तुलनात्मक रूप में कम समय का मानते हैं, तो उनको पहुँचे आघात की कोई सीमा नहीं रहती। इस प्रकार की विषमता स्वयं ही उनको विवश कर देती है कि वे ज्योतिषीय साक्ष्य को बनावटी कहकर तिरस्कृत कर दें।

अतः आधुनिक विद्वत्समाज को भारतीय ज्योतिषीय आंकड़ों के साथ 'रहना' सीखना श्रेयस्कर है। जहां संकेतों से भी कोई निर्णयात्मक निष्कर्ष उपलब्ध नहीं होते, वहां ऐसे आंकड़ों का समीक्षात्मक अध्ययन करने एवं उसके निष्कर्षों को एक सम्भव उत्तर स्वीकार करने में किसी प्रकार की हानि नहीं हो सकती.

तथ्य यह है कि यदि नक्षत्रीय उल्लेख यथार्थ पाए जाते हैं तो ऐति-हासिक घटनाओं तथा व्यक्तियों की तिथि निर्धारित करने में इससे श्रेष्ठ और कोई प्रमाण हो नहीं सकता । नयोंकि, चाहे युग परिवर्तित हो जाएँ और इतिहास के उथल-पुथल में उनका प्रमाण ही लुप्त हो जाय किन्तु गणि-तीय गणना द्वारा नक्षत्रीय उल्लेखों को सदैव पुनलंक्षित किया जा सकता है। अतः जाली जन्मकुण्डलियां बनाने के लिए सन्देह किए जाने तथा कोसे जाने की अपेक्षा व्यक्तियों और घटनाओं के नक्षतीय उल्लेख लिख लेने के माध्यम से ऐतिहासिक-भावना बनाए रखने के लिए तो प्राचीन भारतीयों की सराहना ही करना चाहिये, वे साध्वाद के ही निश्चित रूप में पात हैं।

इस प्रकार, भारतीय-इतिहास-परिशोध से किसी भी प्रकारका सम्बन्ध रखने वाले सभी व्यक्तियों को भारतीय सभ्यता की अति प्राचीनता तथा लिखित नक्षत्रीय आंकड़ों की उपयोगिता की स्वीकार करने के लिए तैयार रहना चाहिये। किसी भी देश का, किसी भी प्रकार का वास्तविक ऐति-हासिक परिणोध उन विद्वानों द्वारा होना सम्भव नहीं है जो उस देण की जनता तथा उनकी प्राचीन धार्मिक परम्पराओं को संशय की दृष्टि से देखते है व घृणा करते हैं।

भारतीय सभ्यता की अति प्राचीनता का एक स्पष्ट लक्षण तो हमें भारतीय औषध, नृत्य, संगीत तथा नक्षत्नीय गणित-शास्त्रों में ऐतिहासिक जीब-पड़ताल द्वारा उपलब्ध होता है। चाहे हम कितने ही युग पीछे तक क्षोजते जाएँ, हम उन कलाओं और विज्ञानों को ज्ञान की परिपनवाबस्था हो प्राप्त मामाओं के रूप में ही पाते हैं। उनका मूलोद्गम कोज पाने की तो बात हो दूर है, हमें तो ऐसी भी कोई अवस्था दृष्टिगोचर नहीं होती जब तो बात हो दूर है, हमें तो ऐसी भी कोई अवस्था दृष्टिगोचर नहीं होती जब दे कमाएं (और बिजान) कभी अपनी प्रारम्भिक अवस्था में रही हों। इक्त इिलाम लोजते हुए हम ज्यों-ज्यों पीखे जाते हैं, त्यों-त्यों हम प्रत्येक इनका इिलाम लोजते हुए हम ज्यों-ज्यों पीखे जाते हैं, त्यों-त्यों हम प्रत्येक इनका इिलाम लोजते हुए हम ज्यों-ज्यों पीखे जाते हैं, त्यों-त्यों हम प्रत्येक इनका इत्या नाम जोर हम का अपने से पूर्व के किसी ऐसे ही व्यक्ति का नाम जोर उसके पूर्व चर्ती आयी अनन्त परस्परा की ओर इंग्लिंग का नाम हो पाने हैं। यह परस्परा अनानु रेखणीय प्राचीनता तक पहुँच बाती है। अतः इतिहासकारों को इस बात से आश्चर्य नहीं होना चाहिये कि क्सा अम्बान् राम की जन्मकुण्डली से संकेत मिलता है, भारतीय सम्यता नी यह प्राचीनता केवल इन्हें कारण अस्तन्य नहीं कर देनी चाहिये कि वह मध्यकालीन इस धारणा संगठ नहीं बंदती कि मानव-सम्बता स्वयं ही अभी कुछ पूर्वकाल की है।

### पाचार ग्रन्थ-सूची

- (!) हिस्टी ओफ धर्मशास्त्राज, बाइ डाक्टर पी० बी० काणे।
- (२) दि एक बॉक बुद्ध, मिलिद एण्ड अस्टियोग एण्ड दि युग पुराण,
   बाह कोटा देंकटाचलम ।
- ३) बेरियस इण्डियन पुराण्स ।
- (४) तम नोटेबल हीरोसकोध्स, बाइ बी० बी० रमन ।

भयंकर भूल : क्रमांक-१३

### तथाकथित 'आर्य जाति'——संज्ञा भारी भूल करने वाले पश्चिमी इतिहासकारों की कल्पना-सृष्टि है

अपने घृणित साम्राज्यबाद की तरंग में १८वीं शताब्दी में एक्षिया की रोंदते हुए पश्चिमी इतिहासकार मनगढ़न्त सिद्धान्तों की सृष्टि करने एवं उनको संसार के पराधीन राष्ट्रों के बलात गले उतारने में लग गये।

मानसिक दृष्टि से उदासीन संसार पर थोपा गया इस प्रकार का मिथ्याधारित एक विचार एक छायाभास-तथाकथित 'आयं जाति' का होना था। तभी से विद्वानों की बहुत बड़ी संख्या, एक के बाद एक, 'आयं' की परिभाषा करने, उनकी भाषा अथवा भाषाओं को जानने एवं उनके मूल देश का पता लगाने के दृष्कर कार्य में लगी हुई है।

छाया के पीछे इस प्रकार दौड़ने का परिणाम अत्यन्त नैराश्य एवं पूर्ण विफलता के अतिरिक्त कुछ होना ही तहीं था क्योंकि संस्कृत भव्द 'आये' की अभुद्ध व्याख्या और मौलिक भ्रान्तियों के कारण उत्पन्न अपनी ही कल्पनासृष्टि में तथाकथित 'आर्य जाति' का छायाभास, भारी भूल करने वाले पश्चिमी विद्वान, कर बैठे।

अब साक्ष्य उपलब्ध है कि 'आयं जाति' कभी थी ही नहीं, और इसी-लिए उनका लहरों की भौति एशिया और यूरोप में फैल जाना दृश्यमान सत्यता का घोर उपहास प्रतीत होता है।

संस्कृत-भाषी भारतीयों ने 'आयं' शब्द की स्विट आदर्श क द्यातक के कप में की थी। भारतीयों के लिए 'आयं' शब्द सुसंस्कृतजन, पूर्ण कुलीन

व्यक्ति, आदर्श मन्द्य, अतिमानव का छोतक था। महान् आदर्शवादी एवं आवरण की बुद्धता के दृह दोषक व्यक्ति होने के कारण उन लोगों ने 'आये' का करण का पूजा की ऐसी स्थिति में की जिसमें पहुँच जाने की आकाश्ता,

अभिनाषा प्रत्येक आनित को करनी चाहिये। इस सत्य का, मंत्री भारतीयों के लिए आदर्श वाक्य 'कुण्वन्तो विश्व-

नार्यम् अर्थात् 'अर्थ विश्व को आर्य बनाओं' से बढ़कर और कौन-सा उत्तम क्रमण होगा । बदि 'आर्ब' शब्द किसी जाति का द्योतक रहा होता, तो उपनं बादने बादव प्रयोग एवं व्यवहार में नहीं आता क्योंकि जाति-भावना की दृष्टि से प्रबुद्ध व्यक्ति, संसार की अपने समुदाय में सम्मिलित करना तो दूर, अपनी सक्ता गर्वधा पृथ ्वनाए रखने में ही विश्वास रखते

'आर्व' नव्द आदर्श व्यक्ति का द्योतक था, किसी जाति का नहीं। यह भगवान थी कृष्ण द्वारा अर्जुन को भत्सना निम्न शब्दों द्वारा किये जाने से

युक् सिद्ध होता है-

(!) इतस्त्वा कञ्मलीमट विषमे समूपस्थितम्, अनामंजुष्टमस्यमं मनोतिकरमञ्जन

- (२) स्तैव्यं मा स्म गमः पार्थं नैतस्वय्युपपद्यते; हदसदीवस्य त्यक्त्वोत्तिष्ठपरंतप।।
- हडो वा प्राप्यति स्वर्ग जिल्ला वा भोक्यसे महोम्, तस्माद्विषठ कोलेय युद्धाय कृतिवश्चयः॥

भगवान् भी कृष्य दिव्यावतार होते के कारण स्वयं की कभी भी एक हैं बार्ति से बॉडकर रखते एवं लग्य लोगों को हीनभावना से देखते-ऐसा बसी नहीं ही नकता था।

बाबीत मारत वे पति अववा राजा को सम्बोधन करते समय 'आये' बद का कित्र स्टब्हार करना भी एक अन्य प्रमाण है। पति के लिए स्यव-हार व काने बाना एड बन्य करत 'वर' है। संस्कृत में 'वर' शब्द अत्यधिक बंद व्यक्तिक होतक है, अतः 'आर्थ' शब्द मी उसी भावना का समानार्थक

अप को एक जाति समझना—और जाति में भी एक ऐसी

सप्मानयुक्त जाति समझना जिसने अपने आपको सदैव तथाकथित 'दस्युओं' या दासों से पृथक समझा एवं निदंयतापूर्वक उनका दमन किया-एक ऐसी भयंकर भूल है जिसने प्राचीन भारत एवं विश्व-इतिहास के अध्ययन को ब्रष्ट कर दिया है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

जिस प्रकार आधुनिक भाषणकर्ता श्रोताओं को 'सज्जनो एवं देवियो' सम्बोधित करता है, उसी प्रकार सामान्य रूप में सम्मानयुक्त प्रणाली से सम्बोधित करने के अतिरिक्त 'आर्य' शब्द और किसी वात का द्योतक नहीं था। उसका अर्थ यह नहीं है कि भाषणकर्ता स्वयं को सज्जनों की श्रेणी में सम्मिलित नहीं करता, न ही यह अर्थ है कि जो लोग वहाँ श्रोताओं में उपस्थित नहीं हैं, वे सज्जन नहीं हैं। इस प्रकार जैसेकि 'सज्जनो' और 'देवियो' णब्द किसी भी प्रकार से किसी जाति-वर्ग का अर्थचोतन नहीं करता, उसी प्रकार, प्राचीनकालीन व्यक्ति जब 'आर्य' कहते थे, तब देन किसी जाति को सन्दर्भित करते थे, और नहीं काल्पनिक दासों के रूप में अन्य लोगों से विशिष्टता प्रदिशत करने के लिए 'स्वामी' के रूप में स्वयं को 'आर्थ' संज्ञा से विभूषित करते थे।

'आनुवंशिकता, जाति और समाज' नामक अपनी पुस्तक में भी डन्न और डोबजान्स्की ने इसी प्रकार का विचार प्रकट किया है। जब उन्होंने लिखा, "मैक्समूलर ने किसी दुदिन ही 'आर्य जाति' शब्द का प्रयोग किया था। इसीसे वास्तव में, केवल बातों ही बातों में एक काल्पनिक प्राणी "अार्य मानव की उत्पत्ति हो गई।"

'संस्कृत भाषा' शीर्षक अपनी पुस्तक में प्रोफेसर टी० मुरो ने लिखा है कि "भारत पर इंडो-आयंन आक्रमण का प्रत्यक्ष प्रमाण कहीं उपलब्ध नहीं है। ऋग्वेद के मूलपाठ में यद्यपि ऐतिहासिक प्रक्षिप्तांश अप्राप्य नहीं है, तथापि देशान्तर के गमन तथ्य के सम्बन्ध में कोई सन्दर्भ उपलब्ध नहीं है, और न ही ऐसा कोई संकेत है कि (देशान्तरगमन की) इस घटना को अब भी स्मरण किया जाता हो।"

यह साक्ष्य अति प्राचीनकाल से चली आई इस धारणा को असिड करने के लिए पर्याप्त है कि भारतीय लोग मध्य एणिया और ध्रुव प्रदेशी व्यक्तियों के एकीकरण हैं। भारतीय इतिहास की पुस्तकें हमको प्रारम्भ स

ही शीते-की-की-रह में वह सिवाने लगती है कि हम लोग अन्य देशीय है, तका भारत के मूस-निवासी लोग तो आदिवासी हैं। हमें विश्वास करने को कहा जाता है कि हम अन्य देशीय लोगों ने भारत पर आजनगण किया और यहां के मूल निवातियों का प्रायः व सलीप ही कर दिया। उस महाविध्वंस में की जो जोव क्य सके, वे आई-जीवन में ही समा गये। इस पृणित धारणा धर निकट से पूर्वायबाद करना अत्यन्त आवश्यक है।

मानहीं को देखने एवं क्षेणीवड करने का एक ढग उनकी रूप-रचना पर नाधारित है। इस प्रकार कहा जाता है कि हमारा यह संसार चार बड़े भागों में विभवत है-स्वेत, स्थाम, तास एवं पीत वर्ण । जहाँ तक यह बात है बहुर तक तो डींक है। किन्तु, खेत-वर्ण वालों को 'आयों' की संज्ञा से विमुक्ति करना एक भवकर ऐतिहासिक भूल है। जैसा पहले ही स्पष्ट किया का नुका है, 'आवे' महद तो 'सञ्जन', 'मुसस्कृत' व्यक्ति का पर्याय था । अतः डपर्वन चारो कर्ग सक्वा इनमें से कोई भी 'आयं' कहा जा सकता था। क्याचेत होता भी ऐसा ही है। उमन और ग्रीक लोग, जो प्रवेत-वर्ण हैं, तथा बारनीय, जो तास वर्ण नोगों की धेयों में रखे जाते हैं; सभी के सभी 'आयं' नमझें जाते हैं। यदि आये नोम एक बाति ही रहे होते, तो यह कभी न हुआ होता। किन्तु बुँकि वे राष्ट्र एक सामान्य अस्कृत-संस्कृति वाले हैं, इसीलिए के कीन एक दूसरे को सम्मान-मुक्क शब्द 'आयं' से ही सम्बोधित करते रहे है। आते जब्द के इस प्रकार बारम्बार प्रयुक्त होने के कारण ही मैक्स-मुक्त महित पश्चिमी विद्वानों ने इस शब्द से जाति का अर्थ लगाने की बद्दर पूत की।

यह तर भी दिया जाता है कि चूंकि संस्कृत-भाषायी सम्यता का बाली के बान्टिक कारर-वर्षना तथा कोरिया से काबा तक अस्तित्व ज्ञात है, इस बारण उनके नाषायी पूर्वज एक ही रहे होंगे। फिर सहज ही यह भी कल्पना बर को जाती है कि उनकी पैतृक-माया संस्कृत के निकटस्थ ही रही है. करहत नहीं। पिर, यह तर्व दिया आता है कि तथाकथित भारोपीय लोगों को निरुप्त नाथा निष्कानियन है, अतः जो लोग भारोपीय भाषा बोलते गहें, इन खोगों ने बाल्टिक सागर से देशान्तर पसन किया। 'आयों का हेबान्तर गमने का सम्पूर्ण मिझान्त इस प्रकार श्रीण आधार पर स्थित है।

इसके पणवात् आर्थों के आदि-स्थानों तथा उनके मारी संख्या में को बार देशान्तर यमन के समय प्रयुक्त मार्ग 'अ' और 'व' के सविस्तार वर्णन प्रारम्भ हो जाते हैं। इन वर्णनों को पढ़कर आश्चर्य यह होता है कि वह कीन-सा भाग्यणाली वृत्त-लेखक था जो इन आयों की दो लहरों द्वारा किए गये देशान्तर गमन के समय अपनाए गये मार्ग का अवलोकन करने एवं चित्रण करने के लिए उनके साथ-साथ उछल-कूद करता रहा अथवा किसी ऊँची-पहाडी चट्टान पर वियुक्त हो विश्वामावस्था में बैठा रहा। मालूम पड़ता है, किसी भी नये सिद्धान्त को स्वीकार करने से पूर्व सभी प्रकार के ऊटपटाँग एवं सतकंतापूर्ण प्रथन करने वाले इतिहासकार बिना किसी प्रकार के प्रथन एवं उनपर विचार किये ही आर्य-जाति और उनके देणान्तरगमन के सिद्धान्तों को 'निगल' गये हैं।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

कुछ भाषाविद् यह सिद्धान्त निश्चित करते हुए प्रतीत होते है कि आयाँ का मुलस्थान वह क्षेत्र मानना चाहिये जहाँ पर भारोपीय परिवार की अधिकांश भाषाएँ बोली जाती हैं। इसका अवस्यभावी निष्कर्ष यह होगा कि तथाकथित 'आयं' लोग पूरोपीय देशों से अन्य देशों में गये। किन्त भाषाविज्ञानी तो इसपर भी सहमत नहीं हैं। वे लीग आयों के मूलस्थान के रूप में पामीर के पठार, तुर्की अथवा हिमप्रदेश का उल्लेख करते हैं।

यही मुल तक कि चुंकि भारोपीय भाषाओं की अधिकाश भाषाएँ यूरोप में विद्यमान पायी जाती हैं, इसीलिए यूरोप ही आर्यों का मूलस्थान होना बाहिये, तथ्यरूप में एक बिल्कुल विभिन्न निष्कर्ष प्रस्तुत कर सकता है। आइये, हम एक समकालीन उदाहरण लें। अमरीका में हम अपने ही समय में, विशेषकर न केवल यूरोप और इंगलैण्ड की बोलियों का ही, अपितु अन्य अनेक क्षेत्रों की बोलियों का भी संगम पाते हैं। यह किस बात का खोतक हैं क्या यह सिद्ध नहीं करता कि अमरीकी लोगों ने यूरोप को अपना निवास-स्थान बनाया-तिवापि बात बिल्कुल इसके विपरीत है।

उसी दृष्टान्त के अनुसार, हम कह सकते हैं कि यदि यूरोपीय भाषाओं में संस्कृत का आधार दृष्टिगोचर होता है और यदि संस्कृत भाषा केवल भारत देश में ही अपने आद्य-यशस्वी रूप में फलती-फूलती है, तो स्पष्ट निष्कृषं यह है कि ये साहसी भारतीय लोग ही थे जो अन्य सभी महाद्वीपों में वि । बाद में, उस कताब्दियां व्यतीत होते-होते भारत के साथ ये सम्बन्ध नुष्त होने संगे, जूरोपीय भाषाओं ने केवल संस्कृत भाषा के चिह्न ही बनाए रमे, जबकि बास्तविक संस्कृत भाषा अभी भी अपने उद्गम-देश अर्थात

भारत में कल-फूल रही है।

यह निष्क्रम इस तथ्य से और भी पुष्ट होता है कि प्राचीन वैदिक भार-तीयों की प्रयतिमीतता का उद्घोष वाक्य 'कुण्यन्ती विश्वमार्थम्' (समस्त विस्व को आर्थ बनाओं) या जो उनको अपना ज्ञान और अपनी संस्कृति दूरतम देशों में फैलाने के लिए अपनी विजयों और साहसिक-याताओं पर भेजने के लिए मतत प्रेरित करता रहता था।

आयों को एक जाति थी एवं आर्य लोग भारत में देशान्तर गमन कर बाहर ने आएं अपनी इन पूर्व-कल्पित मान्यताओं के कारण यूरोपीय विद्वानों ने सबस्त बैदिक शब्दावली की व्याख्या 'आक्रमणकारी आयों' और 'मूल भारतीयों के मध्य हुए पुनः एक कल्पित संघर्ष के आधार पर की। इसी जाधार पर 'अयाजवना:' (यज न करने वाले), 'शियनदेवा:' (लिंग पूजक) और 'पिनंग-अष्टि' (ज्याम-वर्ण) आदि नब्दों को यूरोपीय विद्वान् आक्रमण-कारी बार्यो द्वारा मूल 'स्थामवर्णी' भारतीयों के विकद्व निन्दात्मक रूप में ब्यवहृत मामतं है। यह सन्देह करना पूर्ण युक्तियुक्त प्रतीत होता है कि क्रेंक्षेषो वे विनतसूर्यपुर एवं 'आयों' की एक काल्पनिक जाति पर अपना रगनेद का दुरावह थीप दिया है। दूसरी बात यह है कि शिव वेदों में टिन्सिंबत एक देव होने के कारण लिग-पूजन का द्योतक 'शिष्टनदेवा:' कभी मी निन्दात्मक ही ही नहीं मकता या। यह सम्भव हुआ हो कि कुछ लोग कित की पूजा करते हो, और अन्य लोग नहीं। इस दृष्टि से, यह केवल बिशुड अनार-डोतम तक्षण रहा हो। एक और भी बात यह है कि 'शिश्न-देवा ' का अबे 'बबल मनोभावो का' अबवा 'संवेदनशील' भी हो--'लिंग पुत्रक' शेषनाव भी नहीं, बतः यह कत्यना करना कि यह शब्द आर्येतर डॉबरों का मृजक है. अति अयुक्ति-मुक्त एवं भाषा विज्ञान की दृष्टि से कामारहीय है।

"रिजंग छटिट शब्द भी शालिमा लिए भूरे रंग का खोतक है, न कि क्षामक्ष्रे' का ।

ऋग्वेद को केवल ३,००० वर्ष पुराना घोषित करने की मैक्समूलर की प्रारम्मिक भूल ने एक अन्य भयंकर भूल को जन्म दिया जब यह विश्वास करने को कहा गया कि ५,००० वर्ष पूर्व हुए मोहन-जोदड़ो निवासी अवस्य ही वेद-पूर्व सध्यता के लोग थे। किन्तु मोहन-जोदड़ों में शिवफलक की उपलब्धि एवं सिन्धु-घाटी की लिखावट में वेदों के नामों के स्पष्टोल्लेखों ने पश्चिमी विद्वानों की मान्यताओं को पूर्ण रूप में भू-लुण्ठित कर दिया है। अब यह नहीं कहा जा सकता कि मोहन-जोदड़ो की सम्यता द्रविड़ों की बेद-वर्व की थी। साथ ही, इसने यह भी सिद्ध किया है कि यह धारणा कि ऋग्वेद केवल ३,००० वर्ष पुराना है, अविश्वसनीय है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

जहां तक इस धारणा का सम्बन्ध है कि बेदों में वर्ण (रंग)-संघर्ष के प्रमाण उपलब्ध हैं, यह बात ध्यान रखने की है कि इन तथाकवित आयों में स्वयं ही श्याम-वर्णी एवं श्वेतवर्णी लोग थे। तथ्य रूप में 'वर्ण' शब्द सदैव रंग का द्योतक नहीं है। यह बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य एवं शुद्र की भांति बगं या श्रेणी बताता है। ऋषि कण्व का रूप श्याम था, इसी प्रकार इन्द्र भी था। वेदों में किसी वर्ण (रंग)-संघर्ष की बात होना तो दूर, वहाँ तो हम इन दोनों को एक तृतीय पक्ष द्वारा शत्रु के रूप में एक ही श्रेणी में रखा गया पाते हैं (ऋग्वेद १०-६३)।

क्या इसका अर्थ यह लगाया जाय कि 'वास्तविक कोत आयों द्वारा भारत पर आक्रमण' किए जाने से पूर्व भूल 'आयों' की एक उपजाति भारत में पहले ही विद्यमान थी ?

लोकमान्य तिलक द्वारा वेदों में उत्तर-घ्रुवीय भूगोल की उपलब्धियों के सन्दर्भों का केवल एक ही अर्थ हो सकता था कि वैदिक ऋचाओं के सच्टा विश्व की चहुँ दिशाओं में शिक्षा, विज्ञान और संस्कृत प्रचार-प्रसार के अपने आदर्श से प्रेरित होकर अपनी गवेषणात्मक साहसिकता में उत्तरी-ध्रुव की दुर्गम दूरो तक जा पहुँचे । इसपर डाँ० अविनाशचन्द्र दास ने अपनी पुस्तक 'ऋग्वैदिक भारत' में पूर्ण प्रकाश डाला है।

ऋग्वेद का सम्यक् अध्ययन स्पष्ट करेगा कि दस्यु लोगों की ऐसी कोई प्रति-जाति नहीं थी जो तथाकथित 'आयों' से मनोबैजानिक विशिष्टताओं में भिन्न हो।

700

इस्तु क्षा क्षांद में नगभग ४० बार प्रयुक्त है। श्वेत समझें जाने काने 'बाबी' से विभिन्नता प्रदर्शित करने वाले आदिवासियों की पृथक काति के रूप में इस एस्युं अब्द का एक बार भी प्रयोग नहीं हुआ है। हस्युओ के लिए प्रवृक्त विशेषण अनास' शब्द का अर्थ अनेक पश्चिमी बिहानों ने उन व्यक्तियों से लगाया है जिनके कोई नाक न हो, अथवा चपटी नाक हो। तावय इसकी व्याख्या 'मुखहीन' करता है जो यह विचार करने वर न्यायलगत प्रतीत होता है कि कदाचित् किसी श्राप-वश दस्युओं को 'होजबारू' भी कहा दा तबता है।

वृक्ति आन् का अवंबैठना हैं, 'अनाम्' का अर्थ घुमनकड़ अर्थात् रोमणी (किच्मी) होगा। ऋषेद (१-१३-३८) में मानवों के हेतु दस्युओं की बारने का उन्तेम है। इसका अर्थ है कि दस्यू लीग अति प्राकृत प्राणी थे। इन्द्र हारा दन्द-नाव विशेष रूप में इसीलिए अमानवीय समझा जाता है ब्योनि बन्यु लोग अमानव थे। अपनी पुस्तक "वैदिक अनुक्रमणिका" में कीय और नेवहोत्तव ने भी स्वीकार किया है कि ऋग्वेद की अनेक ऋगाओं वं दस्य स्वयः वय में ही विति प्राकृत शुकुओं के लिए प्रयुक्त हुआ है। इन्द्र वृद्धि को इते जाला ऐसा देवता है जोकि सुखा और अन्धकार को दूर भगाने ने लिए बनाम और उन प्रदाम करता था। इस जल का प्रवाह रोकने वाले नेको और दिस के पूरी को उसने नष्ट किया। इस उद्धरण में मीहन-बोदरों तुर्व हक्ष्मा की अनावं सब्बता का आर्थ इन्द्र द्वारा सर्वनाक्ष लमजतः जैमा परिवरी विद्वान् ममझते हैं, धर्म-विद्या एवं अमूर्त विषय-ज्ञान को इतिहास समझका पदने के समान है।

ने बन माद इसमिए, कि दस्युओं का वर्णन इस प्रकार के लोगों के रूप में किया क्या ह जो व्यक्तिक कृत्य नहीं करते, बलि तहीं देते अथवा पूजन नहीं करते, जा भान नेने का श्रीचित्र नहीं है कि उनमें और तथाकथित आयों वे प्रस्ता देश हा। इसार अपने ही युग में जैन और बोद्ध लोगों को इस प्रकार के ध्वितिया के का ने चित्रित किया जा सकता है जो पूजन करने के हिन्दू-प्रकार हा बक्करण वृत्ती करने। केयल इसी बात से यह अर्थ नशी निमलना कि उन दोना व परस्पर बैर अयवा राजुता है।

दरमुओं का वर्णम तो दल के शबुआ के सथ में किया गया है—न कि

तथाकथित आयों के एवं के रूप में। अतः इसकी अपेक्षा कि आयं लोग विदेशी माने जाएँ अधिक उचित ब्याख्या यह होगी कि दस्यु नाम से प्कारे जाने वाले अतिप्राष्ट्रत प्राणी भारतीय जनता से शतु भाव रखते थे। भारतीय लोग बिदेशी नहीं थे। वे लोग ऐसे स्यक्ति थे जो 'आर्य' शब्द का प्रयोग अभिलक्षित आदर्श के रूप में अववा आज के 'सज्जनो' के रूप में सम्मान-यवत शिष्टसम्बोधन के रूप में करते थे।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

ऋग्वेद की (६/२२/१० में) प्रार्थना है, "है इन्द्र, हमें वह प्रतिभा दो जिससे दुस्यु लोग भी आर्य हो जाएँ तथा मानव के समस्त शतु नष्ट हो जाएँ।" यह बिल्कुल स्पष्ट कर देता है कि 'आयं' गव्द का अर्थ एक आदर्श मानव था, और दस्युओं तथा 'आयों' में जातिगत संध्ये किसी भी प्रकार नहीं था। भारतीय लोग अतिप्राकृत बस्तुओं को वशीभूत करना चाहते थे। जब दस्यु लोग भी वशीभूत कर सुधारे और सध्य कर 'आयं' बनाए जा सकते थे, तब इसका अर्थ यह है कि दोनों लोग जातिगत रूप में विभिन्न नहीं थे।

जब ऋग्वेद (२/२०/८) उल्लेख करता है कि "वृत्त का संहारकर्ता इन्द्र कृष्णयोनि दस्युओं को नष्ट करता है" तब पश्चिमी विद्वान् इसकी उच्च स्वर से इस बात का प्रमाण घोषित करते हैं कि 'आक्रमणकारी आयों ने प्यामवर्णी आदिवासियों को विनष्ट कर दिया। किन्तु उनको यह ध्यान रहा प्रतीत नहीं होता कि ऋग्वेद ने आयों को भी श्यामवर्ण उल्लेख किया है। इस प्रकार ऋग्वेद (१०/१०/११) में कहा गया है कि, "निषाद का पुत्र कण्य एयामवणं था।" ऋग्वेद के अष्टम मण्डल के अधिकांण सूनत कण्य के उत्तराधिकारियों के रचित है। एक कण्व तो भ्वेत-धजुर्वेदियों की एक भावा का भिक्षक था, यह प्रदक्षित करता है कि कण्व यद्यपि श्यामवर्ण था, नियापि दस्य नही था। कण्य को ज्यामवर्ण का मान लेने में किसी प्रकार को हीन भावना की अनुभूति नहीं होती। ऋग्वेद की एक ऋचा (५/५३/३) कहती है, ''हे अभिवनो ! यह कृष्ण आपको प्रस्तुत कर रहा है।'' वृक्ति हुन्त भ्यामयणं का द्योतक है, अतः इसका अयं होगा कि इन ऋचा का रचयिता ग्यामवर्ण था ठीक उसी प्रकार जिस प्रकार 'कृष्णमोनि दस्यु' से अर्थ लिया नीता है कि दस्य लोग सभी प्रकार ध्यामवर्ण थे। ऋग्वेद की ऋचा कि दे

दे डार्चना है कि "हमारो भेटे (उपहार) अवरक्तपीत (पिणंग) है। चुकि अवस्थानोत अध्येत है. इसलिए यह प्रार्थना सिद्ध करती है कि अध्येत-वर्ण ने हीनता का कोई भाव सम्बद्ध नहीं है और इस प्रकार तथाकथित दस्युओं वे कर्ष (रष) के जाधार पर कोई झगड़ा नहीं था। कहचा ७/३३/१ में विकार नोगों को विकार रूप में क्वेत कृणित किया है, यह सिद्ध करता है कि बैर्टिक समय के भारतीय लीग उसी प्रकार मिश्रित व्यक्ति थे जिस इचार कांड भी दुधिया वर्ण से लेकर काले, सभी रंग के लोग मिलते हैं। अस आधीं को एक जाति की कल्पना करना, फिर उनको विदेशी आक्रमण-कारी कहना और ज्वेत खेणी में विभवत करना केवल विशुद्ध मनमौजी तरंग है। सावन के जनुसार दस्य की अनुसाति 'इस्' धातु से है जिसका अर्थ क्षति पहुँचानं बानों ने है। यह फिर उसी पूर्व अये की और इंगित करता है कि र-च तोग ऑड प्राकृत प्राणी थे जो (वर्षा जादि में बाधा डालकर) जनता को हुर्तन पहुँचात से।

समान ऐतिहासिक दृष्टान्तों से हम परिणाम निकाल सकते हैं कि सरक्ता अपना वर्ष का उन्तेल प्राय नेताओं तक ही सीमित होता है न कि बल्डॉबर बन्डा तक। इस प्रकार जब भारतीय इतिहासी में 'ख्वेत' सेनाओं का मन्दर्भ मिलता है तब उनका अर्थ केवल उन सेनाओं से है जो यूरोपियनो को अधीसना में अधका उसके समादेश में चलती थी या यूरोपियनों के क्तिवं नहीं। बन्तद में, तमी नेना तो स्वेत नहीं थी। तथ्य रूप में तो क्षिकार माग 'अब्देन' नोगों का था। फिर भी इसे 'श्वेत-सेना' ही कहा बाना का। इस प्रकार, सब कुछ विचार करने भर स्पष्ट प्रतीत होता है कि व्यावरिष्य 'आयी' का नृतिनवामी समझे जाने वाले दस्युओं से परिकल्पित नवर्षे देवन क्रान्ति और अबुद व्याख्या करने का मामला है। ऋग्वेद में वर्ग और दर्ग-समर्थ की कथा खीज लेने में और धर्म-विद्या सम्बन्धी ग्रन्थ में ने हिन्द्रास्थित निद्धाल देव निकालने में पश्चिमी विद्वानी ने ऋष्वेद के साथ

इसर्वेक्ट विकार विकासीयरास्त हम इस निष्क्षे धर पहुँचते हैं कि आर्थ चार कोतं एक जानि न होकर मुसंस्कृत भानव का भारतीय आदर्श था। हमती बाल बर है कि मधान जिल्ला में मिलने वाले संस्कृत-संस्कृति के चिल्ली

का मूल 'आयं' जाति या भाषा से न होकर ससार के सभी ओर-छोर में ज्ञान और संस्कृति का प्रकाश पहुँचाने को तत्पर संस्कृत भाषी भारतीयों के वार्गम्भक प्रयत्नों का परिणाम है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

उपर्युक्त विचार-विमर्श के बाद हम जिस एक अन्य निष्कर्ष पर पहुँचते हैं वह यह है कि संस्कृत भाषा न केवल भारत में ही व्यापक रूप में बोली जाती थी, अपितु प्राचीन काल में यह समस्त संसार में व्यापक इन में व्यवहार में आती थी।

चंकि 'आयं-जाति' नाम की कोई जाति हुई ही नहीं, इसलिए उनके मुल भिवासस्थान, उनके देशान्तरगमन तथा उनकी मूलभाषा के लक्षणों को ढुँढ़ निकालने के सभी प्रयत्न निष्फल होने ही थे-जैसे कि वे सचमूच हुए भी हैं। 'आर्य-जाति' की विद्यमानता में यह विश्वास बनाए रखना ऐतिहासिक अन्वेषण की भयंकर भूल रही है। इसका प्रतिवाद करने की अखन्त आवश्यकता है। आर्थों का एक जाति तथा परिकल्पित देशान्तर-गमन के रूप में वर्णन करने वाले सभी सन्दर्भों को विगव-इतिहास से निकाल फैंकना चाहिये। इसके स्थान पर यह स्पष्ट रूप में समझ लेना चाहिये कि ये तो भारतीय लोग ही थे जो भार-गांगेय, पंजाब, कश्मीर तथा मन्धार के अपने मूल-निवास गृहों से ससार के समस्त भागों में गये थे। तथाकथित भारतीय भाषाएँ, सब की सब, भारत की प्राचीनतम भाषा -अयित् संस्कृत से ही व्यूत्पन्न हैं। फारसी और लैटिन जैसी भाषाओं के सहोदर-रूप में संस्कृत को मानना और फिर उनकी जननी को खोज निकालने का यत्न करना अति भयावह है। ये सबं प्रयत्न इस भ्रष्ट धारणा से परिचालित हैं कि यूरोप में रहने वाली एक 'आयं' जाति थी जो वहां से भारत देशान्तर-गमन कर गयी। चूंकि ऐसे लोग कहीं थे ही नहीं, उन लोगों की कोई प्रिय भाषा भी नहीं थी। फिर संसार की प्राचीनतम संस्कृति का जो मूल स्रोत विवता है, वह 'भारोपीय' न होकर केवल 'भार (तीय) सम्यता' एवं 'भार (तीय) भाषा' अर्थात् संस्कृत है।

यदि 'आयों' की संज्ञा किसी जाति के लिए ही रही होती, तो भारत में आयं-समाज' संगठन संकृषित रूप में एक जातीय वर्ग ही बना रहता, जिसमे तथाकथित 'अनायाँ' का प्रवेश पूर्ण रूप में निषिद्ध होता ।

किन्तु बास्तविक वह है कि 'आर्थ-समाज' एक विशालाधारित संगठन विसके बार मानवमास के लिए सुते हुए हैं। यह तथ्य स्वयं ही सिद्ध करने

के निर्फर्मान है कि 'बार्य-बाति' की कल्पना ही आधारहीन है। 'क्षार्य-मनाव' सन्ठन के सिद्धान्त इस बात के प्रमाण हैं कि 'आये' शब्द

शादकं का कोतक है। इम आदर्म की कल्पना तथा विश्व भर में उसका प्रचार वैदिक

कारतीयों द्वारा किया नया था। प्राचीन भारतीयों ने प्रत्येक ध्यक्ति को अंग्ठतर और महानतर बनाने का तथ्य अपने सम्मुख रखा का जिससे प्रत्येक मनुष्य देवत्व को प्राप्त कर तने । नामान्य मानवता और देवांश के मध्य की इस अवस्था को प्राचीन मारमीयो में 'जायें' नाम से पुकारा था। अतः 'आर्य' शब्द केवल मात श्रेष्ठ बामा का वर्ष-कोतक है। मौहाई, जिप्टता, भालीनता और सद्गुणों के प्रतीक के रूप में व्यक्ति को 'आर्च' संज्ञा से मन्बोधित किया जाता था। उस बनार वह बन्द पारतीय क्षतियों द्वारा शासित उन सभी क्षेत्रों में इतना विश्व प्रचल्ति हो गया कि यह जाति का प्रतीक ही समझा जाने लगा।

इसरें रूप में, हमारा निष्कर्ष यह है कि विश्व के जो भी लोग अपने बायको बार्व कहते हैं, दें सभी लोग प्राचीन भारतीय क्षत्रियों के दूर-दूर तन मेंने हुए मासाज्य के अंग ये १

#### प्राचीर प्रत्य-सची

- (१) सम बार्टिक-म आंत दि टोपिक रिटन बाई डॉक्टर एन० आरण बरहर पार्च, आंप्र न्यू देहली।
- (२) तिर्राहरी, रेम एवड मोसावटी, बाइ इन्न एण्ड डोबजान्स्की ।
- (३) दि संस्कृत नेम्बेज, बाद टी० मुरी।
- (४) दि बैदिन ऐटेन्स, बाद सीय गुण्ड संबद्धीनल्ड ।
- । १) क्वंदिक इण्डिया, बाह हॉक्टर अविनाशकन्द्र दास ।

भयंकर भूल : क्रमांक-१४

# वेदों की प्राचीनता अत्यन्त कम आँकी गयी है

युनेस्को के हाल के ही एक प्रकाशन में मानवता के प्राचीनतम उपलब्ध साहित्यक ग्रन्थ ऋग्वेद को निश्चयपूर्वक केवल १२०० ई० पूर्व की आध-निक रचना बताया गया है। इस कुरिसत कथन की बेहूदगी नव शिक्ष बालक को भी रोष दिलाने में पर्याप्त है।

बेदों की प्राचीनता का भान्त निर्णय तथा बास्तव में प्राचीन भारत की समस्त गौरवपूर्ण घटनाओं की प्राचीनता पर कुठाराघात उस समय से होते आ रहे हैं जबकि १८ से २०वीं शताब्दी के अपने विधिष्णु साम्राज्य-काल में एशिया में सम्पूर्ण शिक्षा-साधनों पर अनिभज्ञ पाश्चात्य विद्वानों का नियन्त्रण

भारतीय मान्यता के अनुसार वेद इतने प्राचीन हैं कि उनके आदि का पता नहीं; वे अनादि एवं अपौरुषेय माने जाते हैं। अर्थात् वे किसी मानव की कृति नहीं है। इसका एक अर्थ यह भी है कि जिन ऋषियों ने सर्वप्रधम वेदों का गान किया उन्होंने आत्म-प्रशंसा से दूर रहकर स्वयं को श्रेय न दिया और अपने वेदगान को भगवत्प्रेरणा-प्रसूत बताया।

सर मार्टीयर ह्वीलर तथा प्रोफेसर पीगोट सरीखे पाश्चात्य विद्वानों ने ऋखेदीय वर्णनों में इन्द्र द्वारा दस्युओं के वध को भ्रमकश आकान्ता आयाँ हारा इविड़ों को कमणः पछि खदेडना समझ लिया। इस प्रकार भारतीय इतिहासग्रन्थ प्रारम्भ से ही भारतीयों को तथाकथित आयं और द्रविड रूप में विभवत करने तथा उन्हें परस्पर प्रमुख शवु के रूप में प्रस्तुत करने वासी कृटिल कील का कार्य करते हैं। इन प्रन्थों में तथाकथित इविड़ों को आया क मनगढ़न्त आक्रमणों द्वारा पीड़ितं एवं आयों पर कुटिल आकान्ता होत

7134 का स्वक लगावा गया है। इसकी पृथ्टि के लिए हड़प्पा और मोहन-जोदहो की कहाई खुडाई की कला को द्रविड सभ्यता की बताया गया है और उस कारण को आमी द्वारा पदाकान्त बताया गया है।

उपर्वेक्त प्रतिपाद्य-विषय में अनेक भ्रान्तियों है। वास्तव में दस्युओं का मानवलाति से कोई सम्बन्ध न था, और वे मानवेतर देव कोटि के थे। हेबच के प्रतीक इन्द्र किमी जाति अथवा वर्ग के देवता नहीं हैं, वे न तो बार्च ये और न आयों के नेता। स्वयं कल्पित आर्यजाति नाम की कोई जाति र दी। प्राचीन काल में भारतवासी 'आर्थ' मञ्द का प्रयोग सम्पन्न, शिष्ट. सम्बद्ध, क्लंब्यपसम्बद्धाः, खेष्ठ, आदशं मानव के अर्थ में करते थे। उनके कारणं से सम्पूर्ण मानवों को उस स्तर तक पहुँचने की सहज प्रेरणा मिलती की। बादीन भारत के आदर्श वानव 'कुण्वन्ती विश्वमार्थम्' से यह बात सिद्ध हो बातों है। इसका अबं है विक्व को आयं (अंग्ठ) बनाओं। प्रत्येक श्रेष्ठ व्यक्तिको 'आर्च' शब्द से सम्बोधित किया जाता या-अर्थात् आर्य शब्द बाहर नवा व्यक्तियों के सम्बोधन के लिए प्रयुक्त किया जाता था। भारत में कार्च करवा नाम तथा कुलनाम भी है जो आधुनिक अंग्रेज़ी शब्द केरटलहैन' के सद्ग है। मैक्समूलर तथा अन्य विद्वानों ने इसे भूल से जाति-वाचक समझ सिया।

नदीय ने, जार्य कद के विस्तृत प्रयोग एवं संसार-भर में इसके गौरव-पूर्व समुगे सस्कारों से सिद्ध है कि भारत के प्राचीन लोगों ने विश्व के अत्यन्त क्रियुन माथ पर राज्य किया और उपनिवेश स्थापित किए ; यदि ऐसा न इका होता तो जोगों के सम्मायण एवं सम्बोधन के लिए 'आर्य' शब्द का प्रकेष उनने विस्तृत क्षेत्र में न हुआ होता जिसके कोरण सभी यूरीपीय और भारतीको सा चुन्क क्य हे भूक के कारण एक जाति समझा गया। परन्तु इनका निकास बरना एक स्वतन्त्र निवन्ध का विषय है।

तद आय गोर्ड जाति ही न थी, तद इनके आक्रमण ही कैसे सकते थे ? क्षांद इनके कोई आष्ट्रमण नहीं हुए। निष्कार्य यह निकलता है कि द्रविडी जीत आयों ने बुद्ध बीटी मुख है।

भारत-शेवदा और हक्ष्ण सभ्यताओं का तो ऋग्वेद-काल में अस्तित्य े व था वर्षाह उत्तर भारत का केवल एक भाग ही प्रसिद्ध था । उसका निरूपण हम आगे करेंगे। शेष द्वीप, जिससे हम आज परिचित हैं, टेबीज-सागर के गर्भ में था। यह ऋग्वेद के भौगोलिक और स्वलिब्रीय वर्णने में प्रकट है। इस कारण ये सभ्यताएँ बैदिक-पूर्व काल की नहीं हैं: अपित बेद इतसे सहस्रों वर्ष पूर्ववर्ती हैं।

भारतीय इतिहास की मयंकर भूलें

इस कारण भारतीय इतिहास-प्रन्थों में तथाकथित आयों के सभी वृत्त, भारत पर उनके आक्रमण, भारतीयों के द्रविड तथा आयंह्य में कल्पित विभाजन, मोहन-जोदड़ो तथा हड़प्पा के पूर्य-वैदिक होने की कल्पना तथा ऋग्वेद का केवल १२०० ई० पू० की आधुनिक रचना होना आदि दातों का शीघ्र समुचित संशोधन होना नितान्त आवश्यक है।

ऋग्वेद को केवल १२०० ई० पूर्व की आधुनिक रचना मानने वाले यह भी मानते हैं कि भगवान् बुद्ध का आविभीव लगभग १४४ ई० पू० हुआ था। बास्तव में बुद्ध का समय इससे बहुत पहले हैं, जो एक स्वतन्त्र निबन्ध का विषय है। परन्तु यदि इसी तिथि को भी सही मान लें, तो भी पाइचात्य विद्वानों को चाहिये कि वे स्वयं से प्रश्न करते कि क्या रामायण और महा-भारत सद् म महान् संस्कृतियों के उत्कर्ष और अपकर्ष की समाबिष्ट करने बाली, ऋग्वेद से बुद्ध तक भारतीय संस्कृति का सम्पूर्ण इतिहास कुल मिला-कर ६०० वर्ष (१२०० ई० पू० से ६०० ई० पू०) से भी अधिक काल का नहीं है ? ऋग्वेद को १२०० ई० पूर्व प्राचीन न मानने के सिद्धान्त को असिद्ध करने के लिए उपर्युक्त साधारण जांच-प्रश्न ही पर्याप्त है। इसके वितिरिक्त अनेक अन्य प्रमाण भी हैं।

केवल महाभारतकाल ही ३१३० ई० पूर्व है, क्योंकि युधिष्ठिर-पुग. जो आज भी उद्धृत किया जाता है और जिसे ५००० वर्ष बीत गये हैं, महा-भारत युद्ध के इस दिन पश्चात् युधिष्ठिर के राज्याभिषेक से आरम्भ हआ

रामायण काल महाभारतीय-सभ्यता से भी प्राचीन है। उन दोनों के मध्य भी अनेक सभ्यताएँ रही होंगी, और इन सबसे पूर्व वेद दिलाई पड़न

ऋग्वेद के कतिएय स्थलों में असाधारण भूवालीय महाविध्यसों के वर्णन मिलते हैं। (कश्मीर के प्राचीन इतिहास) राजतरंगिणी तथा नीलावत

पुराण में इस पटना का बर्चन दौराशिक आख्यायिका के रूप में हुआ है परन्त पूर्ण न कर के बैहानिक इस से सर्विस्तार समझाया गया है। उसमें कहा गया कि मेप और विदृत् के देवता पन्ड, बागु के देवता मरुत और जल के देवता इस ने परस्वर मिनकर पर्वतों को चूर-चूर कर दिया, बहुत लोगों को मार तका तथा उन पर्वती की श्रव्जियाँ उड़ाकर विलाल जल-भण्डार की मुक्त का दिया। वह बन सप्त-सिन्धु (सात नदियों) के रूप में प्रवाहित हुआ। स्पट है कि ऋषेट में बार-बार भूकम्प, तूफान और विजली द्वारा महाप्रलय का सकेन है। इस घटना हा बिस्तृत वर्णन अनेक सूनतों में मिलता है।

भूगभंतास्वी स्वीकार करते है कि प्राचीनकाल में कश्मीर क्षेत्र में एक किलान झीन की। अयेजी ज्ञानकोश के सन् १६६४ के संस्करण, भाग १२, ब्छ == ३ व' पर निखा है कि कल्मीर पहले ज्वालामुखी-पर्वतों वाले द्वीप समूहों से बिरा, सावर तटों से दूर बनादें शस्थ सागर था । भूप्रकीय परती के निर्माणकीन स्थन्दन के झील का तन ऊपर उठा और निकटस्थ हिमालय घोलको भी महत्र-प्रभाव में और उल्लत हो गयीं। कश्मीर के दक्षिणी पर्वत, को बढ़ पीर पंजान नामने प्रसिद्ध है, धरती में धैस गये; और जल यह जाने के कारक उस करक हो बचा। इस प्रकार सम्पूर्ण कश्मीर-झील का जल सुख

क्यर्गविद्याविकारद हि टेर्रा नथा पेटरसन का कथन है कि कुल्यातलीं का विर्माण कर अवाह से ही हुआ। फोडरिक हू ने झील को अत्यन्त विशाल रूका रहको गहराई को २००० फीट बताया है।

स्पष्ट है कि इस भौतिक उपल-पूजन ने विश्व भर के समकालीन विदानों में प्रस्म गाँच स्थान कर दी, स्थांकि खेंदावेस्था तक ने भी सप्त-निन्धु (हमाहिन्दु) की उत्पत्ति का क्षेत्र किया है।

बार्जनक कृत्वत्ववास्त्र के अध्ययन के अनुसार हिमालय की जैनाई की अस्तिन उटार की घटना पांच सामा वर्ष पूर्व हुई। चूँकि ऋग्वेद में टेथीज नागर के पीछ हटने तथा हिमालय के केंचा उठने की महान् भूचालीय घटना रा उर्वन है, अन अपन्द है जि स्वेद अत्यन्त प्राचीन साहित्य है।

वर्षे दिया का प्रका है कि अप्टेड की भाषा और लिपि अधिक प्राचीन नहीं है। परन्तु वह अपन होना चाहिये कि भारतीय परस्परा के अनुसार प्राचेक जल-प्लाबन के पण्चात् अलिखित वेदों को पुतः वर्गबद्ध किया गया जीर कण्ठमान के माध्यम से एक पीढ़ी से दूसरी को सम्प्रेषित किया गया। इसं कारण सम्भव है कि प्रत्येक प्रलय के पण्चात् तत्तत्युगीन सम्यताओं के अन्त के साथ उत्तरवर्ती समाज ने प्राचीन घटनाओं का वर्णन अपने समय की भाषा में ही किया है। इस प्रकार भाषा और लिपि भले ही परिवर्तित हो गयी हों परन्तु वेदों का विषय अपरिवर्तित रहा।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

हो सकता है कि कुछ लोग शंका करें और उत्सुकतावश कहें कि जब स्वयं मानव ही आधुनिक सुष्टि है, तब वेद अनादि अथवा लाखों वर्ष प्राचीन नहीं हो सकते । नवीनतम गवेषणाओं के अनुसार मानव भी इतनी आधुनिक सष्टि नहीं है। यह मान्यता, कि आदिमानव (पुच्छहीन वानर-सद्श) नाखीं वर्ष पूर्व पृथ्वी पर घूमता-फिरता था और वास्तविक मानव केवल ४०,००० वर्ष पूर्व अस्तित्व में आया, अमान्य है। केन्या के संग्रहालय के निदेशक बिटेन के नृतत्वशास्त्री डा० लीके ने १,७०,००० वर्ष पूर्व विद्यमान मानय का अस्थिपंजर खोज निकाला है। अमरीका के येल विद्यालय के प्रोकेसर ई० एल० साइमन्स ने ऐसे मंनुष्य के जबड़े की अस्थियों का पता लगाया है जो १ करोड़ ४० लाख वर्ष पूर्व का है। खोज का समय दहातु-कला द्वारा निश्चय किया गया है जैसाकि अमरीकी विज्ञान-परिषद् की मार्च १६६४ की कार्यवाही में कहा गया है।

दुर्भाग्यवण, संसार भर के इतिहासवेत्ता मानवजाति की उत्पत्ति को अपेक्षाकृत अधिक आधुनिक मानने की अपनी मूल-धारणा पर ही अडे हुए हैं जबकि विज्ञान के सभी क्षेत्रों में इस धारणा में बार-बार संशोधन किए जा चुके हैं, और इस सीमा को बहुत पीछे ले जाया गया है। आधुनिक भौतिकी में पदार्थ-सम्बन्धी समय के व्यवधान की अविच्छित्नता के सिद्धान्त की स्वीकार किया गया है तथा यह भी स्वीकार किया गया है कि पदायं का और विसर्जन अविच्छिन्न गति से चलता रहता है।

ये दोनों विचारधाराएँ भारतीय दार्शनिक, वैज्ञानिक,तथा आध्यात्मिक चिन्तन-स्रोत को अस्मृत काल से प्रवाहित होने का आधार प्रस्तुत करती हैं। भारतीयों की सदा ही यह मान्यता रही है कि लोकतन्त्रात्मक जिन्तन तथा वैज्ञानिक-अनुसन्धानों में पराकाष्ठा पर पहुँची बीसवीं शताब्दी की सञ्यता

दे हुआरा गौरव गण्ट हो मुका है। नित्व समणणील कालचक में अगणित सम्बताएँ इसी प्रकार गौरव प्राप्त कर बुकी है। सम्भवता ऐहिक और बाध्यानिक उपस्थियों में बनेक सभ्यताएँ अधिक उन्नति कर चुकी हैं परन्तु वे तब्द हो नदीं और बिस्मृत हो गयी। इसी प्रकार इस सुविधाल नह्याण्ड वें केवन हमारा ही संसार है, सो बात नहीं। हमारी सभ्यता के सद्ध अववा हिन्द हुवं विक्रिप्ट अनेक अन्य सभ्यताएँ भी हो सकती हैं। यह भी हिन्दुओं का प्रत्यक्ष निद्ध-सिद्धान्त है कि ईंग्बर इस ब्रह्माण्ड के सद्धा अनन्त कोटि ब्ह्याच्यों का नावक है। अपने बास-पास के सांसारिक परिवेश का अध्ययन करने से हिन्दुओं के सदा प्रतिपादित इस सिद्धान्त के सत्यापन की भी जांच हो सकती है कि सम्पूर्ण बह्माण्ड आदि अन्त-हीन अनवरत चक्र है। हमारा क्षौरमञ्दल ज्योतिष्क-पिण्डों का समूह है जो नित्य आवर्तन में गोलाकार रूप वे सदक करते रहते हैं। बातव, पह्न-पक्षी तथा वनस्पतियों का जीवन सर्जन कोर विसर्जन के अनवरत कालचक में पड़ा रहता है। काल तथा आकाश का भी कोई आहि-कल नहीं है। इस पृष्ठभूमि से विचार करने पर यह कथन कर्ष्टीन सिंह होता है कि इस समातमत्व के विशाल डांचे में केवल मानव हा सबंप्रयम है नया वह ४,००,००० वर्ष पूर्व पुच्छहीन वानर से विकसित **福岡市** ト

उत्तर भारत का वर्तमाम मानचित्रीय वर्णन ऋग्वेद-काल के चित्र से नितान जिल्ल है। क्लेंड के नदी सूबत, मण्डल १०, सूबत ७५ में सात बहियों सो तीन के स्पृटन द्वारा प्रवाहित बताया गया है। इसमें वर्णन है कि वंगः, बमुना, बतुद्धि (सतसङ्), पगण्णी (रावी) तथा सरस्वती (धष्यर) स्वतन्त्र वन वे तमुद्र में मिलती थीं। यदापि हमारे समय में समुना प्रयाग (इस्स्हाबाड) हे गंगा में मिनी है अधापि (अब अदृश्य) सरस्वती पहले वना और वनुशा है उसी स्वान पर मिलकर विवेणी का निर्माण करती थी।

व्यवस्थ अनुकृत १४ म वर्णन सिलता है कि सरस्वती समुद्र में गिरती । इसी दकार महत्त्व तथा गावीं हो। अब सिन्धु की सहायक नदियाँ हैं। गीवो समूद्र ने गिरनी थीं । अस्किनी (चेनाव) तथा विस्तता (जेहलम) जो यव विन्यू की सहावक है, इनका संगम होकर ये महाबुद्ध नदी कहलाती थीं बांच्यागा व जा मिलनी थी। आरिजिकीय (व्यास) भी सिन्धु में न मिल-

कर समुद्र में गिरती थी। यमुना स्वतन्त्र रूप से सागर में मिलने वाली त्रदी थी। इससे प्रकट होता है कि ऋग्वेद-काल में समुद्र पूर्व और उत्तर की और कम-से-कम आज के प्रयाग (इलाहाबाद) तक पहुँचा हुआ था। पश्चिम में समुद्र उस स्थान से आगे पहुँचा था जहाँ उपयुंक्त अनेक सहायक नदियाँ सिन्ध में मिलती हैं।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

कुम्बेद-काल में सागर उत्तर भारत के अधिकांश भाग तक बढ़ा हुआ था, इस कथन की पुष्टि ऋग्वेद के मण्डल १०, सूबत १३६, मन्त्र ५ से हो जाती है। इसमें कहा गया है कि पूर्व तथा पश्चिम दोनों दिशाओं में सूर्व का अधिष्ठान समुद्र है। इसका अर्थ यह है कि ऋग्वेद-काल के मानव समुद्र से ही सूर्व का उदय देखते थे और समुद्र में ही उसका अस्त । अतः यह स्पष्ट है कि समुद्र ऋग्वेद-युग के मनुष्यों के रहने के सप्तसिन्ध-प्रदेश के पूर्व, पश्चिम तथा दक्षिण में था।

ऋग्बेद-युगीन ऋषियों ने भी सरस्वती को महानदी कहा है जिसके तट पर जन्होंने तपस्या-पूजा की। गंगा-यमुना उस काल में आज की अपेका छोटी थीं। भारतीय मान्यताओं के अनुसार भी सरस्वती एक महान् नदी थी तथा जाप के कारण वह पाताल में चली गयी और भूमिगत कन्दराओं में होकर बहने लगी, यह भली प्रकार स्मृति-पटल पर अंकित है। नवीनतम भूतत्त्व-अनुसन्धानों द्वारा की गयी जांच से यह विश्वास किया जाता है कि सरस्वती नदी को भूमिगत हुए पाँच लाख वर्ष अवश्य हो गये। ऋषेद में प्राप्त ये सब भूतत्त्वीय, मानचित्रीय तथा भौगोलिक प्रमाणों से निविवाद सिद्ध है कि वेद १२०० ई० पूर्व की आधुनिक रचना न होकर बहुत प्राचीन, अनादि है, जैसाकि हिन्दुओं का विश्वास है, और यह सत्य है तथा उनकी अत्यन्त प्राचीन परम्पराओं में प्रतिष्ठित हैं। इस कारण ऋग्वेद को संमार के अन्य प्राचीन ग्रन्थों के समकालिक और मगोत्र मानना गम्भीर कालगत दोष है। ऋग्वेद केवल हिन्दुओं की ही नहीं, अपितु समस्त संसार की मूल रवना है क्योंकि परवर्ती अन्य रचनाएँ ऋग्वेद के पश्चात् इस क्रम में आती हैं और उन्हें चिन्तन तथा विषय में इससे पर्याप्त ग्रेरणा मिली है।

अपरिपक्त परिवेश में पोषित व्यक्तियों को यह मान्यता केवल लड-बड़ाती धारणा प्रतीत होती है कि ऋग्वेद मानव की आदा मूल रचना है хат.сом

बिसको प्राचीनता स्थरणातीत पूर की है। परन्तु स्वयं ऋग्वेद में वणित मान-विज्ञीय, भूवभीय और भौगोलिक प्रमाणों से ही जब इसकी प्राचीनता सिद्ध हो काती है, तब इसे न मानने का कोई कारण नहीं है, चोहे हमारे तृटिपूर्ण विक्षा परिदेश को इसके कितना ही आधात पहुँचे।

### हाधार यन्य-सूची

- (१) दि स्फिन्न्स स्पीन्स, बाद डॉक्टर ज्वालाप्रसाद सिंघल, १६६३।
- (२) बिटिय एनसाइक्लोगीडिया, १६६४ संस्करण ।
- (३) विक्रोनादी जॉक इम्डिया, बाइ डी० एन० वाडिया, १६५७ संस्करण।
- (४) बिब्रोनाडी ऑफ इण्डिया एण्ड पाकिस्तान, बाइ आर० सी०. महदिश्ता, १६६४ संस्करण।
- (१) जिलोलोजी ऑफ़ इंग्डिया दर्मा, बाई एम० एस० कृष्णन्, १६६० संस्करण ।
- (६) आयों का आदि देशे (हिन्दी में), बाइ डॉ॰ सम्पूर्णानन्द ।
- (७) स्मातल, बाइ तस्वलाल है।
- (=) दि जाटट सादन ऑफ़ बल्डें हिस्ट्री, बाइ एच० जी ० वेल्स ।
- हिस्टोनिकन एउलम ऑफ़ इण्डिया, बाड सी० कोलिन डेविस् ।
- (१०) राजतरींगणी, बाद कल्हण।
- (११) दि ऐन्बेट सिविलायजेशन्स ऑफ़पेशज; बाड् जे ० अल्डन सेसन, १६४७ सस्करण (पेलिकन बुक्स) ।
- (१२) दि हिस्ट्री खोंक मैनबाइण्ड, बाल्यूम-१, ए यूनेस्को पब्लिकेणन ।

भयंकर भूल : ऋमांक-१४

## 'अल्लाह' मूल रूप में हिन्दू-देवता और 'काबा' हिन्दू-मन्दिर था

विश्व-इतिहास को प्रभावित करने वाली भारतीय इतिहास परिषोध की भयंकरतम भूलों में एक यह है कि हम पूर्णतः भूला बैठे हैं कि किसी समय भारतीय क्षत्रियों का साम्राज्य-प्रभुत्व पश्चिम एशिया तक भी था।

इस्लाम की स्थापना के बाद संसार के उस भाग में महाविध्वस की जो भयंकर आंधी उठी, उसमें भारतीय प्रभुत्व के सभी चिह्न लुप्त हो गये। अरेबिया से उद्भूत महाविध्वस की यह आंधी शोध्र ही प्रचण्ड झंझाबात के रूप में अफ़गानिस्तान सहित सम्पूर्ण पश्चिम एशिया में फैल गयी। इससे प्रभावित सभी देशों को अपने भूतकाल से सभी प्रकार का सम्बन्ध पूर्णतः समाप्त कर देना पडा।

वर्तानिया और इस्लामिया ज्ञानकोशों से हमें ज्ञात होता है कि स्वयं अरेबिया ने ही मूर्तियों और अभिलेखों को विनष्ट कर अपने बिगत काल से सम्बन्ध बिल्कुल विच्छेद कर दिया था। अब हमें बताया जाता है कि इस्लाम की स्थापना से पूर्व अरेबिया का २५०० वर्षीय इतिहास 'अज्ञान का युग' रहा है, यद्यपि तथ्य है कि ये 'ज्ञानी' अनुवर्ती लोग ही अपने पुरातन सम्बन्धों को पूर्णत: विस्मृत कर अज्ञानी बने बैठे हैं।

ऐसे अनेक सूत्र हैं जो एकत कर दिये जाने पर ावगत प्रभुत्व की सम्पुष्टि असंदिग्ध रूप में कर देंगे। एक सूत्र विभिन्न देशों का नामकरण 'स्थान' रखना है। जिस प्रकार आधुनिक काल में हमने ब्रिटिश साम्राज्य को विश्व के एक बहुत बड़े भू-भाग पर आधिपत्यासीन देखा, जिसका परिणाम यह हैं को कि विभिन्न क्षेत्रों के नाम ग्रीनलैंड, आइसलैंड, बसूटोलैंड, नागानैड

बादि पड गर्वे. उसी प्रकार धरिविस्थान, जब्लिस्थान, बल्चिस्थान, तुर्के-स्थान, अबंस्थान, गुरिस्थान नामी से हमें यह भी मान लेना चाहिय कि बस्कूज-धार्यो भारतीय खब्रिय लोग उन क्षेत्रों पर कभी अवश्य ही शासन

नाइय का एक और अम भी है। अलबरूनी तथा अन्य प्राचीन तिथिवृत नेसको ने लिका है कि उन संतो पर बौद्ध-धर्म का साम्राज्य था । वे विस्कृत मही नहीं है। इन झेलों में अलवस्ती तथा अन्य लोगों का बुद्ध की मूर्तियाँ देखकर यह घोषणा करना गलत है कि वे क्षेत्र बौद्ध-धर्म के अनुयायी थे। हमारे पास एक समकासीन समान उदाहरण है। हमारे अपने ही युग में जब महान्या गांडी को विका सम्मान प्राप्त हुआ, तब अनेक क्षेत्रों में उनकी मृद्धिका स्थापित की गयी थी। यह कार्य इस बात का द्योतक नहीं है कि नोगों ने हिन्दु-धर्म को छोड़ दिवा और गांधी-धर्म अपना लिया । इसी प्रकार इड को मूर्नियों की विद्यमानता का अर्थ केवल इतना ही है कि मुंकि युद्ध उस समय के हिन्दुओं में एक अत्यन्त प्रसिद्ध व्यक्ति थे, अतः उनकी मूर्तियाँ उन-उन प्रदेशों में दना दी गयी, बहां-बहां हिन्दू-धर्म का साम्राज्य था, मान या। रन प्रकार, पश्चिम एशिया में बुद्ध की प्रतिमाओं का अस्तित्व सिद्ध करता है कि पिक्क गृशिया के वे सभी लोग हिन्दू-धर्म के प्रति आस्था रवते थे, जिसके बंगज अब इस्लाम धर्म को मानते हैं।

अनीमद मुस्तिम विज्यविद्यासय के प्रोफ़्रेसर मोहम्मद हवीब द्वारा स्थित तथा दिल्ली के एस॰ चाँद एण्ड कस्पनी द्वारा सन् १६५१ में प्रका-बित "बड़नी वे मुस्तान महमूद के कुछ पद-टीप" इस विषय में अत्यन्त उन्युक्त ज्ञानकाणी प्राप्त कराते हैं। १४वें पृष्ठ पर नेखक का कहना है: र्डमा पुर प्रात्म्य होते ने कुछ ममय पूर्व बृहतगीन द्वारा संस्थापित साईदी वत की तृबीमाही (कुसन) ने विजयों का अभियान आरम्भ किया। इसके सहातवम नम्राट् कनिष्क के अधीन उत्तरी भारते का एक बड़ा भाग, बक्रवाहिस्तान, तुर्वस्थान, तथा माकारीन नहर कुशन माम्राज्य में सुस्मिन भित का। तुकों को जीक्ष ही भारतीय पश्यता में आत्मसात् कर लिया गया। जनवस्ती वा बहता है कि इस बंझ में ६० से कम सम्राट् नहीं थे। उनमें हे कॉन्सम नगतुर्मन उसके अपने ही बाह्यण वजीर करुलूर द्वारा सिहासन से च्युत कर दिया गया था। सिल्क पर लिखी हुई, इन सम्राटों की बंशावली नगरकोट के दुर्ग में संप्रहीत थी, किन्तु अलब हनी कहता है कि मे इसे देख न पाया।"

भारतीय इतिहास की भयंकर भूनें

ऊपर दी गयी जानकारी से अनेक महत्त्वपूर्ण निष्कर्ष निकलते हैं। सर्वप्रथम हमें जात होता है कि "तुर्क लोग भारतीय सम्यता में आत्मसात हो गये थे" अर्थात् उन लोगों ने हिन्दू-धर्म अंगीकार कर लिया वा। इस निष्कर्ष की सम्पुष्टि इस तथ्य से भी होती है कि जिस प्रकार भारत में सभी क्षविय-सम्राटों के मन्त्री ब्राह्मण हुआ करते थे, उसी प्रकार इन तुकों के वजीर भी बाह्यण थे। तीसरी बात यह है कि प्राचीन भारतीय लोगों के अपर लगाया हुआ यह आरोप भी निराधार सिद्ध होता है कि इन लोगों का कोई लिखित आलेख या प्रमाण तथा इतिहास नहीं है। नगरकोट के दुर्ग में संग्रहीत सिल्क के मुट्ठे पर लिखी सम्राट्-वंशावली ने यह आरोप झठा सिंद्ध कर दिया है। भारत में ऐतिहासिक अभिलेखों का विशाल भण्डार था, क्योंकि प्रत्येक भारतीय सम्राट् को परम्परा तथा रीति-नीति के अनू-सार, प्रतिदिन, कुछ घण्टों का समय, अपने पूर्वजों का इतिहास सुनने में व्यतीत करना ही होता था । ये यश विरुद्धावलिया उनके ब्राह्मण-परामगंदाता पुरोहित सुनाया करते थे। यह तो पश्चिम तथा भारत पर विगत एक हजार वर्ष का मुस्लिम-आक्रमणों का ताँता ही या जिसके कारण भारतीय क्षत्रियों द्वारा उन प्रदेशों पर आधारित आधिपत्य के विपुल भारतीय अभिलेख पूर्ण-रूप में विल्प्त हो गये हैं।

अपने पुरातन सम्बन्धों के लोप तथा विच्छेद में ही तुर्की तथा अरेबिया जैसे देशों में प्रचलित प्राचीन भारतीय लिपियां और साहित्य भी पूर्णरूप में भुला दिये गये हैं। यह बताए जाने पर अनेक लोगों को भी आक्चयं ही होगा कि वर्तमान अरबी लिपि से पूर्व अरब-वासी एक भारतीय लिपि में लिखा करते थे और प्राचीनकाल में तुकं लोगों की एक भारतीय लिपि बी तया वे लीग अपने समस्त अभिलेख संस्कृत में रखा करते थे।

शताब्दियों के सदोषोच्चारणवश अष्ट तुर्की, अरबी तथा फ़ारसी के नाम संस्कृत से विलग प्रतीत हो सकते हैं किन्तु फिर भी उनका मूल संस्कृत

हो है। जनर सिन्ने गये सगतुमंन तथा उसके बाह्यण बनीर कत्लूर के नामों

में इस बात का दृष्टान्त डील पहला है।

अपनी पुस्तक के १३वें पृष्ठ पर दी गयी पदटीप में प्रोफ़ेसर हवीब ने मनसिट राजाजी की लिपियों दी हैं : अब्दुल मलिक बिन नूह (३४५-३५०) सनस्र बिन नृह (३५०-३६५), नृहबिन मनसूर (३६५-३८७)। वह स्मरण रहना चाहिये कि पश्चिम एकिया में समनियों का विशाल माझाउव था। भारत के विरुद्ध मोहम्मद कासिम तथा अन्य लोगों द्वारा किये की जानमधी का उत्तेल करने वाले अभिलेखों में भारतीयों को तुकं और जननी कहा गया है। यह प्रदक्षित करता है कि तुकी और समनी हिन्दू थे। वत तमती-मासाज्य भारतीय अदियों का ही था।

अपर दिवा गया 'नृह' राव्ट भी हिन्दू:शब्द है। यह 'मनु' का संक्षिप्त का है। इसी कारण पश्चिम श्रुणिया में 'जल-प्रत्यय' की पौराणिक-कथा में नृहं का नाम बँके ही अभिन्त रूप में जुड़ा हुआ है जिस अकार भारतीय वरम्परा में नद् का अभिन्त है।

मन् का प्रत्येक नवीन प्रभवता के आदिपुरुष तथा न्याय-प्रदाता के रूप व बारतोय परस्परा में याँक्व सम्मान का स्थान है। अतः भारतीय शासकों को प्रतेक उपाधियों ये उसका नाम संयुक्त था। चुकि समनी लोग जिन्दू थे, अब इस उन लोगों में 'नूह' शब्द पाते हैं।

प्राचीन अरेबिया में हिन्दू-अमे ही आस्वा का विषय था। उस बात का बन्द प्रमाण हमें तथ्य में मिलता है कि इस्लाम की धर्म-णब्दावली का एक बहुत बढ़ा नाग सभी भी सस्कृत अच्छी का है।

ब्रन्ताह शब्द स्वयं ही संस्कृत गब्द है जो 'माँ' या 'देवी' के लिए प्रयुक्त होता है। प्रयुक्ति मुस्तिम सोग 'काबा' को अपना सर्वप्रमुख तीर्थ एवं पुषा नवन मानने हैं, तथापि 'काबा' शब्द का मूल क्या है — यह स्पष्टीकरण बन्ते में मुस्तिम परम्परा असमर्थ है। इसका कारण यह है कि काबा एक हिन्दु मन्दिर हा। वर्तमान नावा एक विशाल देवालय से थिरा हुआ था क्रिया ३६ » तिन्दु मृतियां थीं । उनमें से एक (अल्ल:) अल्लाह —देवी बहनाती थी। (हैमाबि जान कोशी में उल्लेख है) दूसरी मूर्ति 'लाट' बहनानी की । एक प्रस्कीन समीत-आस्त्र रचना के लेखक नाम 'लाट-देव'

है। यह दर्शाने के लिए साक्ष्य उपलब्ध है कि काबा तया तथ्य रूप में बह विशाल ध्वस्त पूजा-स्थल, जिसमें ३६० देवताओं की मूर्तिया संग्रहीत थी. भारत के भारतीय समाट् महाराजा विक्रमादित्य ने बनवाया था। इसी सम्राट् ने ईसापूर्व १८ में एक नये संवत् व युग की स्थापना की थी।

भारताय इतिहास की भयंकर भूलें

इस्लाम-पूर्व अरेबिया के कथानक की पुनरंचना के अपने प्रयत्न में हम देश के नाम से ही प्रारम्भ करते हैं। नाम पूर्ण रूप में संस्कृत है। संस्कृत में अर्ब' का अर्थ घोड़ा है। अतः अर्वस्थान अश्वों — घोड़ों का प्रदेश है। इसका प्रमुख यावा-स्थल मक्का भी संस्कृत नाम है। संस्कृत में 'मख' का अब पूजा की अग्नि है। चूंकि इस्लाम-पूर्व दिनों में समस्त पश्चिम एशिया में वैदिक अग्नि-पूजा प्रचलित थी, मख उस स्थान का द्योतक है, जहां पर एक महत्त्व-पूर्ण अग्नि-मन्दिर था। मनका-मदीना मख-मेदिन अर्थात् अग्नि-पजा का क्षेत्र है।

वाषिक तीर्ययाता के पर्व पर ही मख अर्थात् मक्का में अविस्मरणीय युग से एक विशाल बाजार लगा करता था। मुस्लिमों का मक्का को वार्षिक हज-यावा पर जाना किसी भी प्रकार नयी बात न होकर प्राचीन तीर्ध्यात्रा का चालू रहना ही है। यह तथ्य ज्ञानकोशों में उल्लिखित है।

अब साक्ष्य उपलब्ध है कि समस्त अरेबिया महान् भारतीय सम्राट् विकमादित्य के विशाल साम्राज्य का एक भाग था। विकमादित्य के साम्राज्य का विस्तार उसके चिक्व-प्रसिद्ध होने में एक प्रमुख कारण है। प्रसंगवश इससे अरेबिया के सम्बन्ध में अनेक जटिल प्रगनों का समाधान मिल जाता है। यह सम्भव है कि इस प्रदेश का नाम अवस्थान भी स्वयं विक्रमादित्य ने ही रखा हो, यदि वही सर्वप्रथम भारतीय सम्राट् था जो इस प्रदेश को विजय कर सका हो तथा अपने प्रभुत्व के अधीन लासका हो।

दूसरी जटिल समस्या है मक्का में काबा-पूजास्थल में विवर्तिग अववा महादेव-प्रतिमा की विद्यमानता, जिसको संग-अस्वद अर्थात् काला पत्वर पुषारते हैं।

मनका-स्थित काबा देवालय में अभी भी प्रचलित मुस्लिम पूजन-पद्धति में वैदिक धार्मिक-कृत्यों तथा नामों के अस्तित्व के पूर्ण विवरणों में जाने से

पूर्व हम यह देणने का प्रशस्त करेंगे कि इस सम्य के कौन-कौन साक्य उप-क्त है कि उरेबिया विक्रमाहित्य के उपनिवेदों का एक भाग था।

उन्नी में इम्तम्बुत के मक्तवे-मुलतानिया नामक प्रसिद्ध पुस्तकालय है ा प्राचीन पश्चिम-एशियायी शाहित्य का अधिकतम भण्डार संग्रहीत करने के किए कुंबिक्शत है। उस पुस्तकालय के अरबी-अनुभाग में प्राचीन अरबी-थट का नाहिस्यह मधह है। एक पूर्वकालिक ग्रन्थ से इसकी रचना सन् १७४२ ईसदी में टर्की के शामक मुल्तान सलीम के आदेश पर हुई थी।

इस बन्ध के पृष्ठ 'हराँर' के — लिखने के उपयोग में आने वाले एक प्रकार के देशम के हैं। प्रत्येक पृष्ठ पर सजावटी सुनहरी किनारी है। स्मरण रहना बाहिये कि पवित्र प्रन्थों के पृथ्ठों को स्वर्णांकित करना जावा तथा -वानी पर उपलब्ध किये ग्रे पुराने संस्कृत-प्रन्थों से सम्बन्धित प्राचीन ज्ञानि है।

बहु माहित्यक बंबह 'मेजरून ओकुल' के नाम से पुकारा जाता है। दह दीन क्षानी में विभक्त है। प्रयम आग में इस्लाम-पूर्व के अरबी केवियों को काब्ब-कृतियो एवं उसके दीवन-विवरणी का वर्णन है। दूसरे भाग में वैक्टबर संहस्तद के नगयोपरान्त से प्रारम्भ कर बानी-उम्मैया वंश के अन्त तक के कवियों के कर्णन तथा उनकी रचनाएँ संग्रहीत हैं। तीसरे भाग में क्योंका हारून-अन्-रशीद के काल तक होने वाले परवर्ती किवियों का उन्देल है। बनगानुनार, बाणी का अयंद्योतक 'बानी' तथा कुरणीया की ही महिं उसीया संस्कृत नाम है।

बरब के बारण बढ़ अमीर बब्दुल असमई ने, जो हारून-अल्-रशीद के दरबार का राजकवि या, उस साहित्यिक-सम्रह को संग्रहीत और सम्पा-दिन किया है।

"बेडकन क्षेत्रुल" का प्रथम आधुनिक संस्करण बलिन् में सन् १८६४ ने मुद्रित एव प्रकाशित हुआ या। जनुवतीं संस्करण वह है जो बेरुत में ईसा पञ्चात् १६३२ में प्रसामित हुआ ।

बह नपह प्राचीन अरबी यह का सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण एवं आधिकारिक सामानिक करे माना दाना है। प्राचीन अरेबिया के सामाजिक जीवने। शिकितिकात, जिल्हाचार उचा मनोरजन के साधनों पर यह ग्रन्थ पर्याप्त प्रकाण डालता है। इस पुस्तक में प्राचीन मक्का-पूर्वागृह, नगर तथा उस वाधिक मेले का विशव वर्णन भी है जो 'ओकाज' के नाम से सम्बोधिन हो मक्का में काबा-प्रागृह के .चारों और प्रतिवर्ष हुआ करता था। इससे वाठकों को यह तो मान्य होना ही चाहिये कि मुस्लिमों का काबा तक प्रति-वर्ष हज-याता पर जाना कोई इस्लामी विशेषता नहीं है, अपित् इस्लाम-पर्व काल की धार्मिक-सभा का केवल निरन्तर चालू रहना ही है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

किन्त 'ओकाज' कथोलिक ईसाइयों के अबाध आनन्दोत्सव से भिन्न था। यह प्रतिभाजील और विद्वान् व्यक्तियों को अरेदिया पर तत्काल छायी हुई बैदिक-संस्कृति के सामाजिक, धार्मिक, राजनीतिक, साहित्यिक तथा अन्य विविध पक्षीं पर वार्तालाप करने का उपयुक्त मंच प्रदान करता या। "सेअरूल ओकुल" उल्लेख करता है कि उन वार्तालापों-बाद-विवादों में निकले हुए निष्कर्षों-निर्णयों का सम्पूर्ण अरेबिया में व्यापक रूप से सम्मान किया जाता था। इस प्रकार, विद्वानों में परस्पर विचार-विमर्श करने एवं जनता को आध्यात्मिक शान्ति के लिए एकवित करने का स्थान उपलब्ध करने की वाराणसी-पद्धति का अनुसरण ही मक्का ने किया। भारत में वाराणसी एवं अवस्थान में मक्का, दोनों के ही प्रमुख पूजागृह जिवमन्दिर थे। आजतक भी मक्का और वाराणसी, दोंनों में ही श्रद्धाभिक्त एवं पूजन के प्रमुख आराध्यदेव प्राचीन महादेव के प्रारूप चले आ रहे हैं। कावा में वह शंकर-प्रस्तर ही है जिसका मुस्लिम-हज यात्रीगण अत्यन्त अद्धापूर्वक स्पर्न करते हैं और उसका चुम्बन करते अघाते नहीं हैं।

मक्का से कुछ भील दूर एक विशाल सूचना-पट्ट है जिसके अनुसार उस क्षेत्र में ग़र-मुस्लिमों का प्रवेश निषिद्ध है। यह उन दिनों का स्मरण दिलाने वाला है जब नव-स्थापित इस्लाम धर्म के एकमात उपयोग के लिए काबा परं चढ़ाई की गयी थी, और इसे अपने अधीन कर लिया गया था। गैर-मुस्लिमों को प्रवेश से रोकने का उद्देश्य स्पष्ट रूप में काबा का पुनर्यहण राकना था।

जैसे ही हज-याती मक्का की ओर अग्रसर होता है, उसको अपना सिर और दाही मुंडवाने के लिए और एक विशिष्ट परिधान धारण करने के लिए कहा जाता है। वे बिना सिलाई किये सफेद बस्त्रों की दो चादर होती

XALCOM.

है। एन को कमर ने बारों और लपेटना होता है और दूसरी को कंशों पर श्रारण करना पहला है। ये होनों कृत्य, हिन्दू-देवालयों में मूंड मुंड़ाकर एवं पवित्र, बिना सिसाई किये, बिल्ल रहित, इवेत-यस्त्र धारण कर प्रविष्ट होने की प्राप्तन वैदिक-रीति के ही लक्षण-शेप हैं।

मक्का में प्रमुख देवालय, जिसमें शिव-प्रारूप स्थित है, कावा के नाम में पूकारा जाता है। यह काली चादर में लिपटा हुआ है। यह रिवाज भी उन दिनों से प्रारम्भ हुआ प्रतीत होता है जब इसके पुनर्प्रहण को निकत्साहित

करने के जिए इसको ड्यावरण में रखना आवश्यक समझा गया।

इतांनिया और इस्लामिया ज्ञानकोशों के अनुसार कावा में ३६० मृतियां थी । परम्परागत वर्णनों में उत्लेख है कि जब देवालय पर खढ़ाई को गई तब उसमें ध्वस्त होने काली ३६० मूर्तियों में से एक मूर्ति शानिदेव की थी, एक चन्द्रमा की भी और, एक और भी जो अस्लाह कहलाती थी। वह दर्शाता है कि इस्लाम-पूर्व दिनों में कावा में अरव के लोग नौ नक्षत्रों की पूजा करते थे। भारत में नवग्रह-पूजन अर्थात् नौ नक्षत्रों का पूजन करने को पद्धति अब भी प्रचलित है। इन नी में से दो तो शनि और चन्द्र हैं। इसके अतिरिक्त, चन्द्र भगवान् का शिव से सदैव सम्बन्ध रहा है। भारत में बर्धमण्डनाकार चन्द्र शिव-प्रारूप पर सर्दव चिह्नित किया जाता है। वृत्वि कावा में आराज्य देव भगवान् जिब अर्थात् अंकर थे, इसीलिए अर्ध-गण्डलाकार चन्द्र इनके मस्तक पर चिह्नित किया गया । यही वह चन्द्रकार है जो कर इस्ताम के प्रतीक रूप में प्रहण कर लिया गया है।

एक अन्यहिन्द परम्परा यह है कि जहाँ भी कहीं शिवाल्य हो, वहाँ पर कुल-सतिना गंगा की पावन-धारा साथ-साय अवश्य होगी। उसी परम्परा के सन्पातुरून, काबा के समीप एक पवित्र फब्बारा है। इसका जल पवित्र माना बाना है क्योंकि इसको इस्लाम-पूर्व युगों से ही परम्परागत रूप में नवा माना भवा है।

मृत्यिमाँ हारा सामान्य रूप में प्रयुक्त विस्मयादि-बोधक अव्यय तथा बाराधना के सिए ध्वबहुत पदा अल्लाह (अल्लः)" भी विशुद्ध संस्कृत मूल का है। यह बात देवी शर्भवती की आराधना के समय प्रयुक्त आह्वान से "या कुन्देन्दु तुषार हार घवला, या शुभा बस्त्रावृत्ता या बीणा वरदण्डा मण्डिता करा, या श्वेत पद्मासना।"

आरतीय इतिहास की मयंकर भूलें

काबा देवालय का भ्रमण करने वाले मुस्लिम हज-याबी इसके बारों ओर सात बार घूमते है । अन्य किसी भी मस्जिद में परिक्रमा करने का यह कम प्रचलित नहीं है। हिन्दू लोग निश्चय ही अपने देवी-देवताओं की परि-कमा करते हैं। यह इस बात का एक और अन्य प्रमाण है कि काबा इस्लाम-थवं भारतीय शिवमन्दिर है, जहां पर सात परिक्रमाएँ लगाने की हिन्द-पद्धति अभी भी निष्ठापूर्वक पालन की जाती है।

यह उद्घाटन कदाचित् अनेक लोगों को दाँतों तले उँगली दबाने पर विवश कर दे कि स्वयं 'अल्लाह' शब्द ही संस्कृत का है। संस्कृत में अल्ल:, अनकः और अम्बः पर्यायवाची ग्रह्य हैं। इनका अयं माता अथवा देवी होता है। देवी दुगाँ अर्थात् भवानी का आह्वान करने वाले संस्कृत स्तोबों में 'अल्लः' शब्द प्रयुक्त होता है। अतः ईश्वर के लिए इस्लामी शब्द 'अल्लाह' नवीनीकरण नहीं है, अपितु पुरातन संस्कृत नामकरण इस्लाम द्वारा ज्यों-का-त्यों ग्रहण किया गया और चालू रखा गया है।

सात परिक्रमाएँ भी महत्त्वपूर्ण हैं । हिन्दू विवाह-पद्धति में वर और वध् अग्नि के चारों ओर सात चक लगाते हैं। मक्का के काबा पूजालय में सात परिक्रमाएँ करने की यह पद्धति, इस भौति, हिन्दू वैदिक-पद्धति ही है।

'सेअरूल ओकुल' हमें बताता है कि इस्लाम-पूर्व काल में बापिक 'ओकाज समारोह' के अवसर पर मक्का में सर्व-अरव खण्डीय काव्य-सम्म लन हुआ करता था। सभी प्रमुख कविगण इसमें भाग लिया करते थे उत्तम समझी गई कविताएँ पुरस्कृत होती थीं। उत्तम कविताएँ स्वणं थान पर उत्कीणं कर मन्दिर के अन्दर लटकायी जाती थीं। अन्यों को ऊटिय वकरी की खाल पर निरेखित कर बाहर लटकाया जाता था। इस प्रकार यह काबा का मन्दिर, सहस्रों वर्षों तक, भारतीय वैदिक परम्परा से प्रेरित उत्तम अरबी काव्यगत विचारो का कोषागार रहा है। यह परम्परा स्मरणा नीत युग की थी । किन्तु पंगम्बर मोहम्मद की टुकड़ियों हारा काबा पर के गयी बढ़ाई के मध्य अधिकांश कविताएँ खो गई और नष्टही गई। पैगम्ब े दरबार के दायर हस्सन-बिन-साबिक ने, जो आक्रमणकारियों में से ए

XAT.COM.

दा. बद्दित कविताओं में ते कुछ को अपने कड़ते में कर लिया। साबिक का पीड पारितोषिक पाने की आधा करता हुआ इनमें से कुछ को खलीफा हारून. बन्-रणीर ने दरकार में से गगा जहां उसको सुप्रसिद्ध अरब-विद्वान् अबू अमीर अन्त बसमई मिना। परवर्ती ने पूर्ववर्ती से ४ स्वर्णवाल और १६ चमड़े की काररें, जिन पर पुरस्कार-विजेता कविताएँ उत्कीणें थीं, प्राप्त कीं। इन इन्तुओं के जाने वाले को इदले में विपुत धन-राणि देकर प्रसन्न चित्त वापिस केट दिया नमा हो।

उन दोच स्वयंषासी पर दो प्राचीन अरव शायरो —लबी वयनय और बरवतव-विन-तुरका के पट उल्कीण ये। इसी उपलब्धि के कारण हारून-अन्-नबोध को बद् अमोर को समस्त पूर्वकालीन रचनाओं को संप्रहीत बर्क का बादेश देना पढ़ा। इस संग्रह में से एक रचना जिरहम बिन्तोई करूर कायर की थी, जी पैकस्कर मोहम्मद से १६४ वर्ष पूर्व हुआ था। किलीई को परवा में प्रतिवर्ध होने वाले सर्व-अरेबिया-सम्मेलन में सर्वेश्वेष्ठ. बाब्यवन त्वनाओं के लिए सर्वश्रेष्ठ पुरस्कार निरन्तर ३ वर्ष तक मिला दा। बिन्तोर्हे को वे तीनी कविताएँ स्वर्णधाल पर उत्कीणें हो कावा मन्दिर के बीटर टगो रही। उनमें से एक में, विक्रमादित्य के अरेबिया पर पितृ बर्द न्त्रहम बाहत के लिए मुक्त-कण्ड से उसका यशगान किया गया है। स्य गढिता का हिन्दी क्यान्तर निम्न प्रकार है।

वं अञ्चल काणकाली नोगई जो सम्राट् विकमादित्य के शासन काल = उन्हें (और वहाँ निवास किया)। अपनी प्रजा के कल्याण में एतं वह प्य वर्षेकानिष्ठ, दवानु एवं नेक चरित्र राजा था । किन्तु उस समय खुदा को कर हुए हम अस्य लोग ऐन्द्रिय विषय-दासनाओं में हुवे हुए थे। (हम नेहीं में। यहण्ड और ब्रह्माबार करना खूब प्रचलित या । हमारे देश की बहान है बन्धकार है अभिन कर रखा था। मेडिये के कूट पंजों में अपनी के बद-मुस्ति ह जिल्ल नंबारेश्त मेमने की भांति अरब लोग अज्ञान में बुरी रुद्ध रुद्ध हुण्ये। अपने ही अज्ञानके कारण हमशान्तिपूर्ण और व्यवस्थित र्गादन म पटन कर है। मारा देश इतने चौर अस्थकार से आच्छादित था विमारि वसक्या की सिंदि को होता है। किन्तु शिक्षा का वर्तमान उपा-वाक व्य क्वर मुद्र-प्रकाश उस देश करित सम्राट विक्रम की कृपालुता का

परिणाम है जिसका दयापूर्ण अधीक्षण, यद्यपि हम विदेशी ही थे फिर भी, हमारे प्रति उपेक्षा न कर पाया-जिसने हमें अपनी दृष्टि से ओझल नहीं किया। उसने अपना पवित्र धर्म हम लोगों में फैलाया, और उसने अपने देश से बिद्धान लीम भेजे जिनकी प्रतिभा सूर्य के प्रकाश के समान हमारे देश में चमकी। ये विद्वान् और दूर-द्रष्टा लोग, जिनकी दयालुता एवं कृपा से हम फिर एक बार खुदा के अस्तित्व को अनुभव करने लगे, उसके पवित्र अस्तित्व से परिचित किए गये, और सत्य के मार्ग पर चलाए गये, हमारे देश में अपना धर्म प्रचारित करने और हमें शिक्षा देने के लिए आग्रे थे, महाराज विकमा-दित्य के आदेश पर ही यहां आये थे।"

इस्लाम-पूर्व अरब कवि बिन्तोई द्वारा सम्बाट विक्रमादित्य की प्रशंसा में रचित यह कविता इस बात का निर्णायक साध्य है कि यह विक्रमादित्य ही या जिसने सर्वप्रथम अरेबिया प्रायद्वीप को विजय किया और इसको भार-तीय साम्राज्य का एक अंग बनाया। यह स्वत: स्पष्ट करता है कि भारत से पश्चिम की ओर बढते हुए हमें अफ़गानिस्थान, बलुचिस्थान, कुर्दिस्थान ईरानम्, सिविस्थानः ईराक और अर्बस्थान जैसे संस्कृत नाम क्यों मिलते हैं! सम्पूर्ण पश्चिम एशियाई क्षेत्र में आच्छादित संस्कृत नामों के द्वारा प्रस्तुत साक्ष्य को उचित महत्त्व न देकर इतिहासकारों ने भयंकर भूल की है। ये भारतीय लोग ही थे जिन्होंने कराची से लेकर हेदजाज तक सम्पूर्ण पिक्चम एशियाई क्षेत्र पर राज्य किया, जिन्होंने उन प्रदेशों एवं नगरों की संस्कृत नाम दिये, अपने देवालय और अग्निपूजन प्रारम्भ किये, शिक्षा चालू की एवं विधि व व्यवस्था स्थापित की। यह हो सकता है कि सम्राट् विकमा-दित्य से पूर्व अरेबिया-विशेष भारतीय साम्राज्य का भाग न रहा हो क्योंकि बिन्तोई कहता है कि यह विक्रम ही था जिसने अरेबिया के सामाजिक. सांस्कृतिक और राजनीतिक जीवन में सर्वप्रथम युगान्तरकारी परिवर्तन किये। यह भी हो सकता है कि विकास से पूर्व भारतीय साम्राज्य के अन्तर्गत अरे-विया के अतिरिक्त सम्पूर्ण पश्चिम एशिया रहा हो। परवर्ती सम्राट् विकम ने भारतीय साम्राज्य में अरेबिया भी जोड़ दिया। अथवा न्यूनतम सम्भावना के रूप में यह भी हो सकता है कि विक्रमादित्य ने स्वयं ही अनेक विजय- बानी बहारमी कर क्यानिस्थित और हेरलाज के मध्य का विधान क्षेत्र

बारतीय सामास्य में लिम्समित किया हो। वस्त्रका का भी स्पष्ट हो जाता है कि विकसादित्य इतिहास में इतना क्षत्रकत का ना कर है। क्षत्र को है किन्दी उदारती, हुद्देव की विशालता व सत्यत्र, तथा अपनी प्रजा के बाँव काले बाह भागतीय हो अबवा अरबी पूर्ण पित्सने ह्यूर्ण निष्पक्षाता, इंसाफि बिल्तोई ने बसाणित किया है, आदि गुणों के अतिरिगत विकमादित्य र्रोन्हान के बुक्तों में स्थायी क्य से इसलिए मुझौधित रहा है क्योंकि वह किन्द का महाननम नासक रहा है जिसके अधीन विशालतम मा आज्य था। इनके झरा २००० वर्ष पूर्व प्रारम्भ किया गया विकसी सम्बत् अरेबिया दर इसकी विजय है इपतस्य में रहा होगा, और तथाकथित कुतुवसीनार इन विवय का न्यारक व उसी के परिवासन्वरूप वाह् लीक (बल्ल) की राष्ट्रमारो के साथ उसका विवाह हुआ होगा, जैमाकि समीपस्य लोहस्तम्भ एन उन्होंने अभिनेत द्वारा अमाणित होता है।

नसार विक्रमाहित्व को इन महान् विजयों का उचित मूल्योंकन बुद्धि हे देंड डाने के प्रचात् दिल्य-इतिहास को अनेक गुरिययों स्वतः मुलझ जाती है। तैसारि बिन्तोई ने सिखा है, भारतीय विद्वानों, प्रचारकों एवं सामाजिक बाउंक्संडों ने डॉस्नपुटा की प्रचा का विस्तार किया, वैदिक जीवन-पद्धति का प्रचार किया, पाठ्यालाओं का प्रचन्ध किया, जायुर्वे दिक केन्द्र स्थापित किए स्वानीय बनता को सिवाई तथा कृषि में प्रशिक्षण दिया और उन क्षेत्री वे बंखन का नीकतान्त्रिक, व्यवस्थित, ज्ञान्तिपूर्ण, समृद्धि-प्राप्त एवं

क्रमिक-स्य प्रत्यानिक निया ।

क्ष इतने काचीन युगों से ही है कि पहलवी तथा वरकम जैसे भारतीय स्विय राज्य-वरिकार ईरान और इराव में अपना प्रभाव बनाए रहे। ये ही के बहुन किरव है जिन्होंने पारसियों को अस्तिहोत्री अर्थात् अस्तिपूजक बना दिका। बही को बह कारण है कि हम कुदिस्थान के कुदों को संस्कृत-निष्ठ दोनों दोनडे हुए पाने हैं, परिचनी एशिया में सब-बहार जैसे बोसियों प्राचीन भारतीय मान्यतिक केन्द्रों के स्थल देखते हैं, भारत से सहस्रों मील दूर बाक् बोर बहुदार वैसे स्वानो पर लिन-मन्दिर पात है तथा सोवियत रूस में बसका बिहारों के दर्बत करते हैं। इस प्रकार, सम्पूर्ण विश्व में हम भारतीय प्रभुत्व लक्षित करते हैं । सोवियत सम में प्रारम्भ में ही अनेक बिहार खुदाई में भिनते रहते हैं, तथा मध्य एकिया में भी खुदाई करने पर भारतीय जिला-केंग प्राप्त हो जाते है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भुले

द्वभाष्य से विश्व-इतिहास के ये स्वणिम अध्याय जनमानस से प्राव बिस्मत हो चुके हैं। उनको फिर से लोज निकासने एवं सिखने की आव-इसकता है। जब ये अध्याय लिख लिए जाएँगे, तो सम्भव है कि ये प्राचीन इतिहास की सम्पूर्ण धारणाओं और दिशामान को बदल दें।

हालीवुड हारा निमित एक चल-चित्र 'बगदाद का बोर' है जिसमें भारतीय बाल-कलाकार साबू भी है। उस चलचित्र में इस्लाम-पूर्व इराक की झलक मिलती है। उसमें, बगदाद के एक मन्दिर में बुद्ध की एक विशास-मृति जिसके मस्तक पर अध्यन्त चमकदार हीया जड़ा हुआ है, ध्यानावस्थित दिखायी गयी है। अन्य दृश्यों में एक बोतल में बन्द पिशाच शिषा दर्शाया गया है जो मूबत किए जाने पर दैत्याकार में बदल जाता है-जिसके बिर पर बाल वैसे ही दिखाए गये हैं जैसे हिन्दुओं के गुल्म-युक्त होते हैं; साब ही अष्टभूजा देवी भी दर्शायी गयी है। यह प्रदर्शित करता है कि पश्चिम एशिय। की प्राचीन संस्कृति के सम्बन्ध में लोज करने वाले पश्चिमी लिपिकार भी उन भूखण्डों में बैदिक जीवन-पद्धति के अतिरिक्त और कुछ प्राप्त करते ही नहीं।

कम-से-कम कुरान की एक आयत तो यजुर्वेद के एक मन्त्र का तवावत् अनुवाद है। इस बात को वेदों के महान् अन्वेषक-विद्वान् पारडी (सूरत) के पण्डित श्रीपाद दामोदर सातवलेकर जी ने अपने एक लेख में उद्धृत किया

पिछले लगभग १३०० वर्षा से इस्लाम के फैले रहने के पश्चात भी पश्चिम एशियाई देशों में अभी भी प्रचलित विभिन्न हिन्दू-रीतियों का बाक-लन करना अब सस्त होगा। में उन हिन्दू-परम्पराओं का वर्णन करना चाहता हूँ जो अब इस्लामी-जीवन का अविभाज्य अश बन वृक्ती है। हिन्दुओं क ३३ देवतागण है। इस्लाम का विस्तार होने से पूर्व एशिया-लघु के सोग भी ३३ देवताओं की पूजा किया करते थे। इस्लाम चन्द्र-पंचाम से ही सर्देव परिचालित रहा है। मुस्लिमी का 'सफर' का महीना, जिसका अये 'फालतू'

XAT.COM

महोता हैं ता है, कादिक' का समानाथीं है जो हिन्दुओं ने पर्चांग में 'अधिक

मासं कहलाता है। वृत्तिसम् मास रजी सूर्य के स्रोतक रित का अपश्र का रूप है, वयोंकि

मन्द्र का 'व' प्राकृत के 'ब' में परिवर्तित हो जाता है। रवी मास में आने दाना "मिनापुन् नवी" त्योहार ईश्वर से पुनिमलन का खोनक है। इसी महीने म जाने बाला दूसरा त्योहार 'प्यारह्यी शरीफ़' है जिसका अर्थ पांचक प्यारह्वी हिन है। हिन्दू परस्परा मे एकादशी अथवा स्थारहवी दिन क्दैव विश्व समझा गया है। बासन्तिक विषुव भनाने की हिन्दू-परस्परा इंस्वर ने पूर्विमतन की रोति हो है। यही बात मुस्लिमों द्वारा मिलादुल नदी मनाने में निहित है। इस मास के म्यारहवे दिन विशेष मानवत संस्कार इसका भनावा बाता वा। वही वह गद्धति है जो मुस्लिमी की भ्यारहवीं करोषः पद्धति में स्मरण की जाती है।

हिन्दुओं के पंचांय में पहिले छ. मास देवताओं के दिन और पिछले छ: मास उनकी राजि कहलाती है। यह कम उन दिनों का द्योतक है जब हिन्दू नोत उनसे छ व में बा बसे थे। वर्ष के अन्तिम छ: महीनों में हिन्दू लोग अपने पुर्वजी की पुजा करते हैं। वह पखवाड़ा, जिसमें यह समरण कार्य सम्पन्न किया बाता है, पितृ-पक्ष कहलाता है। यह समारोह पितृ-आद कहलाता है। मुस्लिम शब्दावली 'फितर' प्रातम संस्कृत शब्द 'पित्' का सपञ्च म सम है।

बन्दों हारा बरने बानों का पूजन करने के लिए चौदहवां दिन निश्चित है। यह दिन "भावत चतुर्दशी" कहलाता है। इसी प्रकार मुस्लिमी द्वारा "कारह-वकान" भी मनाबा जाता है। संस्कृत में मृत्यु सूचक शब्द 'फिफ़ौत' बा अगन्न श स्प हो 'बफात' है। उनका 'शबीबरात' उत्सब भी क्यारहबें दिन जबांत् मास के कृष्णपक्ष की एकादशी की ही होता है।

वह स्मरणीय है कि अधिकांण मुस्लिम त्योहार बन्डपक्ष की एकादणी को ही भनाए जाने हैं। यह एकादशी के पुरातन वैदिक सहत्त्व के अनुस्प ही है। कुछ जुल्लिम त्योहार चन्द्र-इशेन पर निर्भर है। मुअबसर समारीह नस्पन्त करमें से पूर्व करदोक्ष देखने की इस्लामी/गद्धति का मूल हिन्दू-रीति

के अनुसार संकल्टी तथा विनायकी चतुर्थी पर चन्द्रोदय देख लेने के प्रचात् ही बत तोड़ने की परम्परा में है।

बारतीय इतिहास की भगंकर भूलें

पुरातनपत्थी हिन्दुओं द्वारा प्रतिदिन कही जाने वाली 'संख्या' प्रार्थना में वे विगत राजि को कर्म अथवा वचन द्वारा किए गये पाप के लिए समा-याचना करते हैं (यद राज्या पापम् अकर्षम् मनसा वाचा)। इसी प्रकार अथर्व-शीर्ष में, राजि के पापों को दिन में और दिन के पापों को राजि के सुधरे व्यवहार द्वारा णुद्ध करने की सामध्यं प्रदान करने के लिए इंड्डिंग्ड अनुकम्पा की याचना की जाती है।

वर्षं के दूरकमों के प्रायश्चित स्वरूप तपस्या के रूप में मुहर्गम-मान मनाने की मुस्लिम-पद्धति ऊपर कही गयी वैदिक पद्धति का चाल् रहना ही है। वर्ष के अतिरिवत दिनों को नक्षत्नीय सामंजस्य में लाने के लिए अधिक मास' अर्थात् फालत् महीना मनाने की पद्धति का दूसरा रूप ही उनका सफ़र का महीना है। अतिरिक्त का खोतक 'सफ़र' णब्द मंस्कृत के 'अधिक' शब्द का पर्यायवाची है।

बकरी-ईद की इस्लामी-रीति गो-मेध और अध्वमेध अथवा वैदिक-कालीन बलि से उद्भुत है। सस्कृत में 'ईड' का अधंपूजन है। पूजन के द्योतक आनम्दोत्सवों के दिनों का सूचक इस्लामी-शब्द 'ईद' इस प्रकार विशुद्ध संस्कृत शब्द है। हिन्दू-राशियों में 'मेप' शब्द मेमने (भेड़)का खोतक है। चंकि प्राचीन युग में मेष राशि में सूर्य का प्रवेण होने परवर्ष का आरम्भ हुआ करता था, अतः इस अवसर पर मांस-भोजन से प्रमन्तता व्यक्त की जाती थी । "बकरी-ईंद" उत्सव का उद्गम इस प्रकार है ।

चूंकि ईद का अर्थ पूजन है और गृह का अर्थ घर है, इस्लामिक-जब्द र्दिगाह 'पूजनगृह' का छोतक है जो शब्द का यथार्थ मंस्कृत-विक्लपण है। इसी प्रकार 'नमाज' शब्द भी संस्कृत की दो धातुओं 'नम्' और 'यज्' स व्यत्पन्न है, जिनके अर्थ झकना और पूजन है।

चन्द्र, विभिन्न नाक्षत्रिक राणि समूह तथा विश्व-सृष्टि के वैदिक वर्णन वेदों से कुरान में भाग-१ अध्याय-२ के पद्म ११३, ११४, ११४, १४८ और १४६ में, अध्याय ६ के पदा-३७ तथा अध्याय-१० के पदा क्रमांक ४ ते ७ में संग्रहीत है।

प्रकिदिन नमार्च का कोच बार कहना भी मुन्नी व्यक्तिया के लिए विधारित देनिक वैदिय-कृत्य के अधा 'पच महायज' के वैदिक-विधान से बि.मृत है ।

इस्केंस प्रारम्भ करने में पूर्व असीर के पीच भागों की स्वच्छता कृष्टिममों के लिए विहित है। यह भी वैदिक-विद्यान "शारीरणुद्धयर्थ पंचांग-

न्यान " में अन्यान है।

इस्कामी गैंकि जिवास में बार महीने अत्यन्त पवित्र माने जाते हैं। इस वर्षात में धर्मपरावण नोगों को भूट-ससोट तथा अन्य अपकृत्यों से दूर रहने ा विधान है। इसका मूल 'चातुर्मास' अर्थात् हिन्दू-परम्परा में विशिष्ट गारवी एवं दुव सदाभार वाले चार महीती से हैं।

'अबीबरान' लिब-यत एव जिब-राजि का अप'ओ श-रूप है। चुंकि काबा-देवानव विर-अविवय में शिव पूजा का महत्त्वपूर्ण केन्द्र रहा है, अतः जिबराजि-इल्लब बहाँ अत्यन्त भव्यता एव धुमधाम से मनाया जाता था। स्नानी गब्द 'नवीबरात' में उसी उत्सव का चौतन होता है।

ज्ञानकाओं ने हमें जात होता है कि काबा की दीवारों पर अन्दर की क्षार उन्कीर्ष प्रक्रिलेख है। वे क्या है—किसी की उनका अध्ययन करने की बनुमनि नहीं है। किन्तु जनधृति के अतुसार उनमें से कुछ तो निश्चित रूप म ही समबद्गीना के ब्लोक है।

भारतीय व्यापारी अर्थेदया में, विशेष हम से यमन में, बस गये थे, भौर उनके जीवन एवं शिष्टाचार ने उनके सम्पक्ष में आने वाले सभी लोगों को अन्यविक प्रमाबित किया याँ। उक्ता में बहुत बढ़ी संख्या में भारतीय बन्तियां थी। यह प्रदर्शित करता है कि अरेबिया और यमन में भारतीय नोग उत्तनी पर्याप्त सामध्ये एवं विवर्ति में थे कि बहुत के स्थानीय लोगों को इम्स्बित कर मने। यह तबतक सम्भव नहीं था जबतक कि वे शासक-वर्ग ने अव्बन्धित न हो। अबादिस अवीत् इसाम बुखारी द्वारा संकलित पैगस्बर मुहब्मद की बाधिकारिक परम्पनाओं में उल्लेख है कि पैशम्बर मुहम्मद के कान के पूर्व में। भारतीय काटो की जाति अरेबिया में बस गयी थी। एक भार दब वैतन्तर की पतनी आईशा बीमार पड़ गयी, तो उसके भर्तीजे ने वनका उपयोग करने वे लिए एक जाट-चिकित्सक बुला भेजा था। एक भारतीय राजा ने अदरक का अचार भेजा था। हचरत पँगम्बर ने इसका आनन्दोपभोग करते हुए अन्य लोगों को भी इसकी खाने के लिए कहा था।

धारतीय इतिहास की भयकर भूजे

यह स्मरण रखता चाहिये कि भारत में बिटिश राज्य के बारस्मिक इसी में उनके डॉक्टरों को एक विकिष्ट सम्मान का पद प्राप्त था, क्योंकि वे ब्रासक थे। इसी प्रकार, पंतमबार की पतनी का इसाज कराने के लिए जाट-चिकित्सक का बुलाया जाना इस बात का छोतक है कि जाट लोग उस समय अरेबिया पर शासन करने वाले भारतीय शासक-वर्ग से सम्बन्ध रखते थे।

THE RESERVE TO THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NAMED IN COLUMN TW

अधंकर भूत : क्रमांक - १६

्हम भूल गये कि भारतीयों का शासन बाली से बाल्टिक समुद्र पर्यन्त तथा कोरिया से काबा तक था"

विशि की विद्यावना ही कहा जाय कि इस प्राचीनतम सभ्यता के स्वीतकार तथा उपदेशक महान् आदर्शवादी थे। स्पष्ट विचारक होने के बारण इन्होंने वहीं इचित समसा कि जिस प्रकार हम मानव लोग वायु का उत्पादक सेवल करते हैं उसी प्रकार हमें कृतिम सीमाएँ वांधकर रखने का कोई क्षांचित्र नहीं है। उनका अन्य परम सिद्धान्त यह रहा है कि चूंकि मधी जानव सामान्य स्वधाद, इच्छाएँ, अनुभूतियाँ, मनस्ताप तथा मुखाकृति विचेते हैं, अतः कोई कारण नहीं है कि एक समुदाय दूसरे समुदाय में अेष्ठ समझा दाय। यह वे लीग इस पदित पर विचार करते रहे कि सभी सानव पन परिवार ने सदस्य है तथा सर्व प्रवी उनका घर है।

अपदर्भवादी होने के कारण इनका अन्य विश्वास यह था कि चूंकि सन्ध्य देवाल है, स्वका जीवन ऐसी प्रणाली में पड़ना चाहिये कि वह देव में वि बायम नामा दाय । अन्य के ऐसी प्रणाली खोज निकालने में लगे रहें दिनके विकी एक कच्ची धानु से परिष्कृत सुन्दर प्रतिमा की आंति प्रत्येक मनुष्य को मूल-प्रवृति और उच्छाओं को निरन्तर शिक्षा, प्रणिक्षण तथा उच्च प्रेरणाओं से क्यावहारिक जीवन व्यतीत कराकर इस प्रकार अति-वृत्यक में देवना अधीत मोस की इयलक्षित करा दी जाय।

इन्होंने जो परिकल्पना की वह यह थी कि प्रत्येक मानव का परिपालन रम इक्ष्म हो कि वह कारोधिक रूप में सामध्येवान, हुच्छ-पुट, दीघंडीबी एवं सुन्दर हो तथा मानसिक रूप में अति कर्तव्यनिष्ठ, समन्वयवादी, म्नेही, ध्याल, बीर एवं आत्म-बलिदानी हो।

उन्होंने विचार किया कि इसकी उपलब्धि तभी सम्भव है जब मन, बचने, और कमें में पूर्ण सामंजस्य हो। इस आदर्श से प्रेरित होकर उन्होंने संस्कृत भाषा का विकास किया। स्वयं 'संस्कृत' शब्द का अर्थ मुविचारित, वैज्ञानिक भाषा है। अतः जैसा इसका उच्चारण किया जाता है, यह वैसी ही निखी जाती है। विश्व की अन्य किसी भी भाषा में यह गुण नहीं है।

इस आदर्श को उन्होंने अपने सुप्रसिद्ध नीति-वाक्य "कुणवन्तो विश्व-मायम्" में संजो दिया। इसका अथं यह हुआ कि वे समस्त विश्व को, समी मानवों को आयं अर्थात् अतिमानव बनाना चाहते थे। 'आयं शब्द का अशुद्ध अर्थ नगाकर बहुत 'प्रामक धारणा बनायी गयी है। आयं नोग कोई जाति-विशेष न थे। वह शब्द तो आदर्श अतिमानव का द्योतक था। यह ऐसी आदर्श अवस्था थी जिसके लिए नित्य व्यवहार द्वारा प्रत्येक व्यक्ति आकांका कर सकता था और यत्नशील रहता था। यही कारण है कि पत्नी भी अपने पति को 'आयं' ही सम्बोधित करती थी।

अपने विचारों और अपनी आकांक्षाओं के अनुरूप ही प्राचीनकाल के हिन्दुओं ने लगमग समस्त विश्व में ही अपने धर्मोपदेशक, प्रचारक तथा पथ-प्रदर्शक भेजने में उल्लेखनीय पुरुषायं और ऊर्जा का प्रदर्शन किया था। उन्होंने विश्व को अपने आक्षमों अथवा प्रशिक्षण-केन्द्रों से घर दिया था। उन्होंने विश्व को अपने आक्षमों अथवा प्रशिक्षण-केन्द्रों से घर दिया था। इन्हीं केन्द्रों को अनेक बार विहार कहा करते थे। गोलक अथवा विश्व के लिए उनका शब्द 'भारतवर्ष' था। चूकि पृथ्वी को सूर्य की परिक्रमा पूर्ण करने में जो समय लगता है वह वर्ष है, अतः यह दीर्घवृत्त अथवा अध्डाकार वस्तु का धोतक है। उस महान् दीर्घवृत्त अर्थात् भारतवर्ष का एक अश्व भरतखण्ड अर्थात् महान् एशिया—यूरोप भूखण्ड अथवा प्रायद्वीप था। अतः प्राचीन भारतीय शब्दावली में एशिया-यूरोप एक प्रायद्वीप ही समझा जाता था।

आज जब हम आधुनिक विश्व के चहुँ ओर अपनी दृष्टि घुमाकर देखते. है, तो बीसियों शताब्दियों के बीत जाने पर भी हम उस सर्वव्यापक हिन्दू बबाह् बेडिक मस्कृति के असंख्य तक्षण आज भी देख सकते हैं जिसने समस्त

किन को व्याप्त कर रहा था।

वे चित्र अनेक प्रकार के हैं। इनमें नास्त्रविक ऐतिहासिक स्थल, कुछ

देशों की भाषाओं में संस्कृत व्याकरण तथा बाक्य-वित्यास का अस्तित्व, प्रातन बैदिक बाड मण में उपलब्ध दूरस्य क्षेत्रों के संस्कृत शब्दों की बहु-विद्यता, रोति-रिवान, जिल्हाचार, पीराणिकता, वर्णन सम्बन्धी तथा भीगी-

निक सक्षण महिम्सित है।

बाइये. हम 'इण्डिया' जन्द से । इस शब्द की पूर्वस्मृतियों से परिपूर्ण हम सब बिक्स व डिल्ड्याना, इण्डियानापोलिस, रेंड इण्डियन्स, वैस्ट इण्डीज, रेस्ट इण्डोब, दि इण्डियन आंशन (हिन्द महासागर), इण्डोनेशिया, इण्डो-

बद्धना नाम मिनते हैं।

आइवे, जब हुन जबह या भूलण्ड का अर्थ-छोतक "स्थान" शब्द लें। कारतीय प्रावहीय के पश्चिम की और हमें उन देशों के विस्तृत नामीं की कियान भूसता मिलती है जिनके नामों में 'स्थान' शब्द प्रत्यय रूप में विक्रमान है। इतमें बन्चिस्यान, अफगानिस्यान, कुदिस्थान, सिबिस्थान, अवंग्यान, तुर्गस्थान अधिनक दकी (तुर्की) ], और चीनी तुर्गस्थान सम्मितित है।

प्वं-दिवा ने हमें गव-दोप (आधुनिक जावा), सुमाला, वाली, ब्रह्मदेश (आइनिक क्यों), विवायुर, नैगांव, कम्बोडिया, लब (लाओस) तथा ऐसे ही बन्द सन्द्रम नाम मिनते हैं।

क्यों उत्तर-दिना में अब पाकिस्थान कहलाने वाले उत्तरी पहाडी क्षेत्र में इस न्या और विज्ञान राज्य याने हैं। हिन्दू-ज्योतिय-शास्त्र के २७ नक्षत्रों है है स्वार्ति जीर चित्रा दो नक्षत्र है। यदापि शताब्दियों से इन दोनी राज्यो पर शासन मुक्तिम आक्रमणकारियों का रहा है, तथापि उनके माय स्ता संकृत-मार्चनं अभी भी चन रहा है।

इसारे शक्तिम है स्थित देशों में हमने इंसान और इराज का नाम छोड़ डिका है, वह भी स्थान में आधा होगा। उनका प्यक् से वर्णन करने के लिए हो हता हवा वा । इंग्लिम् सरकृत शब्द है जिसका अर्थ लबणयुक्त क्ता इत्र श्रेष है । हमारा 'रण' तब्द भी उसी श्रेणी से सम्बन्ध रखती

है वथा 'कच्छ का रण' में । इराक शब्द भी उसी धातु से ब्युत्पन्त है-'इर' से जिसका अर्थ पानी है।

अब हम एक-एक देश को लेकर उन विशिष्ट लक्षणों का पर्यवेक्षण करेंग जिनसे सिद्ध होता है कि वे भारतीय कासन तथा भारतीय संस्कृति के अधीन रहे थे। दूसरे शब्दों में, उन क्षेत्रों पर हिन्दुत्व के प्रमृत्व के लक्षणों को खोज निकालने का यत्न करेंगे।

## ग्रफ्रगानिस्थान

'ईसा की दसवीं शताब्दी तक अफ़गानिस्थान पर हिन्दू सम्राट् राज्य करते थे। उसके पश्चात् भी कुछ वर्षों तक अफ़गानिस्थान के अनेक भागों पर हिन्दू राजाओं का राज बना रहा। और रीति यह थी कि यद्यपि काबुल हिन्दुओं के हाथों से निकल चुका था, तथापि हिन्दू-राजाओं को अनुमति थी कि वे अपना राजसिहासनारूढ़ होने का समारीह काबुल में ही सम्पन्न कर सकते थे। इसका उल्लेख डॉ॰ एडवर्ड डी॰ सज्ञाऊ द्वारा संकलित तथा सम्पादित "अलबरूनी का भारत" पुस्तक में है। वह सिद्ध करता है कि अफ़गानिस्थान में सभी प्राचीन राजमहल हिन्दुओं द्वारा बनवाए गये थे, और यहां की सभी जनता हिन्दू थी।

अफगानिस्थान की भाषा 'पश्तो' संस्कृत-शब्दों से भरी पड़ी है। और.. पश्तों के विद्वान् बनने के लिए प्रत्येक व्यक्ति को संस्कृत का अध्ययन अनि-

वार्य रूप में करना ही होता है।

काबुल नगर और काबुल नदी, दोनों के ही नाम संस्कृत की एक धातु 'कुभ्' से व्युत्पन्न हैं। काबुल में आज भी महादेव तथा अन्य भारतीय मत-मतान्तरों के मन्दिर विद्यमान हैं। जैसेकि हमें भारत में अजन्ता, एलौरा, करला, भज तथा नासिक में मूर्तियाँ मिलती हैं, उसी प्रकार अफ़गानिस्वान की वामियान-घाटी में पर्वत-पाण्यं तथा अनेक चट्टानों को काटकर बनाए गयं मन्दिरों में खुदाई कर भगवान बुद्ध की अनेक विशालकाय जमस्कारपूर्ण मृतिया बनायी हुई थीं। स्वयं अफ़गानिस्थान नाम भी संस्कृत का है। जलालाबाद नाम उस नगर को दे दिया गया है जो पहले 'नगर हर' अर्थात् भगवान् शिव का नगर पुकारा जाता था। इसका निष्कर्ष यह है कि अर्फ-

No.F

वासिन्यान में र्ता को नवी वताब्दी तक के सभी दुनं, राजमहल, मस्जिते तथा धवन हिन्दू निर्माणकला की वस्तुएँ हैं। वे निर्मित वस्तुएँ भी, जो उस चिंद तर की नहीं मानूम पडती, वास्तव में पूर्वकालीन भवनों के विकल्प ी। पूर्वनिचित भवनादि तो आक्रमणी तथा युद्धादि में नष्ट हो गये।

इसी प्रकार बस्चित्यात भी संस्कृत नाम है। ववटा से कुछ भील की हुरी पर 'बाम' नामक छोटा-मा नगर है। इस नगर के उत्तर-पश्चिम में ४० मीन की हरी पर एक पहाड़ी है जो हिन्दू-तीर्थस्थल रहा है क्योंकि यही तो बह स्थान है वहां से लुड़का कर धाण ले लेने की आजा भारतीय पुराणों में बीमत जनने पुत्र ब्रह्माद के लिए हिरण्यकश्यप ने दी थी। भारत से विलग पर्यक्रम्यान बनने से पूर्व पश्चिमोत्तर सीमाप्रान्त में रहने वाले हिन्दू नृसिंह ज्यन्ती दिवन पर उम प्वंतीय देवालय की पाला किया करते थे । चूंकि अब कुछ समय से कोई भी हिन्दू वहां को बाजा नहीं कर रहा प्रतीत होता है, वाकिस्तान-स्थित भारतीय राजदूत का यह कतंत्र्य होना चाहिये कि वह इस वाचन स्थान की विविध्यता तथा सुरक्षा का पूर्ण प्रबन्ध करा सके।

पाड तो कराची कहलाता है, वह प्रसिद्ध नगर देवल अथवा देवालय या हो अल्ड्ड शिखर कार्न देवालय के नाम पर या। विशाल प्राचीरों के भेने में आवृत इस पवित्र र तन पर मूहस्मद कासिम के समय में बार-बार कावनव किए गरे थे। जब मुहस्सद क्रांसिस ने भारत पर आक्रमण प्रारम्भ किया, उस समय इस क्षेत्र पर राजा दाहिए का राज्ये था। राजा दाहिए चा बार्सादन नाम ज्ञात नृही है।

मूहम्मद कासिस ने काल के अरब तिथिब्तकारों के अनुसार मरुस्थल होने को बात को दूर है, मिन्छ तो झोलों और जंगलों तथा सिचित खेती बार उड़ातों के करपूर था। सिन्छ, बलुचिस्यान और अफगानिस्थान ती वेयन तब ही मक्त्यना में परिवर्तित हुए उब आक्रमणों का युग प्रारम्भ हमा भीर वे विकास जल भण्डार तथा उबेर नेतादि खुण्डनकारी राक्षसी लको ज्ञास बार-बार सिरुपयोगी बन। दिये गये। यही बात इरास, इरान कीर करेदिया के विषय में बही जा सकती है। हम जानकोशी में उल्लेख पात है कि अभी हमा की छठी शताब्दी तक अरेबिया भी अति जल-पूर्ति नया मान-महित्या माना हरा-भरा प्रदेश था। किन्तुं लगमग १३०० वर्ष पुर्व मध्य-पश्चिमी देशों के लोगों में एक नयी दार्शनिकता का प्रस्फुरण हुआ, एक नया जीवन-दृष्टिकोण उन्होंने अंगीकार किया जिसके अनुसार उन्होंने हबयं को लुटेरों की टोलियों में संगठित किया और अन्य लोगों के परिश्रम से पैदा की हुई धन-सामग्री पर अपना जीवन-यापन करने के लिए पड़ौसी देशों पर आक्रमण करना प्रारम्भ कर दिया।

जिस स्थान पर अकबर का जन्म हुआ, बह उमरकोट कहलाता है। यह सिन्ध में स्थित है। जब अकबर का जन्म हुआ, तब उसके पिता हमायें ने उमरकोट पर राज्य करने वाले एक हिन्दू राजपूत सरदार का आतिथ्य स्बीकार किया था। ये उदाहरण इस बात के प्रमाण हैं कि सिन्ध, बल-चिस्थान तथा अफ़गानिस्थान वे क्षेत्र थे जहाँ १००० से १२०० वर्ष पूर्व तक भारतीय क्षतियों का राज्य था, और वहां के सभी लोग हिन्दू हो थे।

## इंरान

हम इस देश को ईरान कहें चाहे परशिया (फ़ारस), सभी संस्कृत नाम है। ईरान 'ईरानम्' से व्युत्पन्त है और परिशया 'परिसका' से। ईरान का शाही परिवार-पहलवी हिन्दू, क्षत्रिय, भारतीय परिवार है। पहलवी नाम सबं प्रथम रामायण में विशष्ठ जी की कामधेनुका विश्वामित द्वारा अपहरण किए जाने के यत्न बाले प्रसंग में आता है। कामधेनु द्वारा अपनी रक्षा के निमित्त उत्पन्न किए गये योद्धा वर्गों में पहलवी एक है। विक्रमा-दित्य के समय में हमें फिर यह नाम मिलता है। पल्लव लोग पहलियों की एक उप-शाला है।

'शाह' शीर्षक भी भारतीय उपाधि है। नेपाल का हिन्दू-सम्राट् भी 'शाह' की उपाधि से विभूषित है। 'शाह' एक सामान्य हिन्दू कुलनाम भी है। भारत की प्रतिरक्षा के लिए महाराणा प्रताप के चरणों में अपनी समस्त धन-सम्पत्ति अपित करने वाला धनिक राष्ट्रभक्त भामाबाह कहलाता था। मुस्लिमों द्वारा सिहासन-च्युत ग्वालियर का क्षत्रिय राजा रामशाह था। अतः इरानी बादशाहीं द्वारा धारण की गयी 'शाह' की उपाधि पहलवी परिवार का भारतीय क्षत्रिय-मूल होने का स्मरणकारी ही है। सुप्रसिद्ध

XALCOM.

भारतीय संवित परिवारों की हो भाँति २५०० वर्ष आचीन ईरानी राजवण

अपना उद्गम सुर्व से ही भागता है। इतिहासी में वह निश्चित है कि पारसी नाम-नौशेरवां अनुअवण का

मंसिक रूप है। अनुअवन बिल्झ संस्कृत शब्द है। इंग्यन के विरुद्ध इस्तामी आक्रमणों का तांता प्रारम्भ होने के समय

मानान्य जनता कर एक दहा भाग भारत आ गया था। वे लोग पारसी गहलाने हैं। इतिहास में यह भी उल्लेख है कि ईरान का राजपरिवार भी ईसन की छोड़ देने और भारत में आकर शरण लेने का विचार कर रहा का। समने न्यूटन की भाति मौलिक विचार करने की प्रेरणा मिलनी ही चाहिए। जिन प्रकार न्यूटन ने सेंब को प्रजी की ओर गिरते हुए (न कि आकाश की और जाने हुए) देखकर यह नियक्ष्यं निकाला था कि यह तो पथ्डों का मुख्याकर्षण हो था जिसके वशीभूत होकर फल पृथ्वी की ओर ही बाहा था, उसी प्रकार इतिहासकारों को भी यह विचार करना चाहिये कि ऐसा कौन-मा कारण या जिसके वशीभूत हो ईरानी राज-परिवार तथा इरामी-बनता, दोनों ने ही विक्व के अन्य समस्त देण छोड़कर भारत में कार्न का विचार किया । प्रयंगवार, हमें एक आधुनिक उदाहरण भी उपलब्ध है। जब भारत का एक भाग, पाकिस्तान के नाम से; भारत से काटकर अनग कर दिवा गया, तब कीन नोग थे जिन्होंने भारत में शरण ली ? वे हिन्दू ही थे। जतः, यही तथ्य कि इस्लामी आक्रमणों का प्रारम्भ होते ही. इंरानी सब्यरिकार तका इंरानी सामान्य जनता भारत आने का विचार कर रहे थे, सिद्ध करना है कि वे सब हिन्दू ही थे।

इमारा निष्कर्ष कुछ अन्य प्रमाणों से भी पुष्ट होता है। ईरानी भाषा म्बर्व ही सत्कृत का एक अपस्र न कप है। भाषाओं के तथाकथित भारोपीय धरिबार में संस्कृत को सहभागी मानना भवंकर भूल है। ऋग्वेद अत्यन्त प्राचीत स्था प्राचीतत्व विश्वित बाङ्मय होने के कारण इसकी भाषा संस्कृत तो समी काठ भाषाओं की पहनानी है। अतः फारसी भाषा तो संस्कृत की एव परवनी बादी माद्र है। संस्कृत भाषा ईरानी सोगों की वोलचाल की जाया थी। यही कारण है कि फारमी हमें आज भी उतनी ही संस्कृतमय मिलनी है जिन्ही घरत की शक्त भाषाचे।

ईरान के अनेक नगरों के नाम संस्कृत में ही हैं। नामी फारसी जायर उमर खैयाम का जन्मस्थान निशापुर विशुद्ध संस्कृत-नाम है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

प्रथम और हितीय विश्व-महायुद्ध के समय पश्चिम एशिया में स्थित भार-तीय सैनिक टुकड़ियों ने प्रतिवेदन दिया है कि उन्होंने ईरान, अफगानिस्थान और अन्य देशों के दूरस्थ निजेंन प्रदेशों में गणेश और एंकर जैसे भारतीय देवताओं के मन्दिरों के भग्नावशेष देखे हैं।

ईरानी पौराणिकता का प्राचीन भारतीय पाण्डित्य से संबंध है। उनकी कथाओं में हनुमान जी (नामक वानर) का भी समावेश है। ईरान से प्राप्त इनका एक चित्र हैदराबाद के सालारजंग अद्भुतागार (म्यूजियम) में टैगा हुआ देखा जा सकता है। अपने पिछले पैरों पर खड़े हुए और अपने सिर से ऊपर दोनों हाथों पर एक बड़ी चट्टान उठाये हुए यह एक बड़े हुने वालों वाला वानर दिखाया गया है। भारतीय (हिन्दू) पावन बाङ्मय से उनका सम्बन्ध शताब्दियों से अज्ञानक टूट जाने के कारण ईरानी पौराणिक साहित्य में इन वानर देव को एक जिन्न या शैतान के रूप में जीवित रखा हुआ है।

इस्लाम में धर्म-परिवर्तित कर लिए जाने से भयभीत होकर पारसियां ने भारत में आने का विचार इस कारण किया क्योंकि वे प्रमुख रूप में वैदिक अग्नि पूजक थे। वे भी यज्ञोपवीत पहिनते हैं, और किशोरों का यज्ञोपवीत-संस्कार कराते हैं। अग्नि में आहुति देने के लिए वे चन्दन सम्मिलित करते हैं। हिन्दुओं की ही भांति वे अपने मकानों के प्रवेश द्वारों के सम्मुख सफेंड चुने में ज्यामितीय आकार रेखांकित करते हैं। उनके आर्देशिर (अध्वंशिर) अर्थात् 'अपना मस्तकं सर्वंव ऊँचा रखने बाला' तथा 'अनुश्रवण' का अर्थ-योतक 'नौशेरवां' संस्कृत-मूलक हैं। यह प्रदर्शित करता है कि ईरान तथा अन्य देशों पर इस्लाम का बलात् आधिपत्य होने से पूर्व उन क्षेत्रों के निवासीगण वैदिक जीवन-पद्धति के अनुवायी थे।

#### इराक

ईरान की भौति ही 'इराक़' पुकारा जाने वाला देश-नाम भी संस्कृत की 'इर्' घातु से व्युत्पन्न है। "अलबहनी का भारत" पुस्तक के आमुख में ने १वें पृष्ठ पर डाक्टर एडवर्ड डी० सशाक का कहना है कि बल्ल में बर्तमान गांव वी-बहार 'त्व-विहार' अर्थात् 'नवीन सांस्कृतिक केन्द्र अर्थवा आश्रम' हे ज्ञान सका है। इस केन्द्र का प्रधानाचार्य, जो स्पष्ट रूप में भारतीय वा, वरमक कट्टलाता या। वह मुस्लिम बन जाने के लिए बाध्य किया गया। बह् परिवार स्वयं को धरमक ही कहता रहा। समय व्यतीत होते-होते वह नान बरसक के रूप में अनुद्ध उच्चारण होने लगा और अभी पिछले १० वर्ष पूर्व हो. यह भारतीय परिवार बरमक ही या जो इराक पर शासन करता

बल्क नाम के पुकारे जाने वाले क्षेत्र का नाम भी भारतीय महाकाव्यों में उल्लेखित 'बाह्योक' में व्युत्पन्त हैं। संस्कृत का 'ब' बहुधा 'ब' बन जाता है। दबा वचन-बचन और बामुदेव-बासुदेव। अतः 'वाह्वीक' अंत बन्द नाम से पुकारा जाने लगा। यही वह क्षेत्र है जहाँ 'नव विहार' स्वित है।

डॉ॰ तजाऊ हमें यह भी जानकारा देते हैं कि परमक मुस्लिम हो जाने वे बहुन समय पत्रवात् तक भारत से अपना सम्बन्ध बनाये रहे। बरमक कासक अपने लोगों को पश्चिक्षण के लिए भारत भेजते रहे। वहाँ के शासक न पाठ्यामा, कार्यांचय, चिकित्सालय, खेत तथा अन्य संस्थानों की चलाने वे लिए समी उच्च अधिकारी भारत से मंगाये हुए थे।

इराह ना एक भाग कुदिस्थान कुटौं से दसा हुआ है। वे अभी भी जर्ज बनेक हिन्दू रोति-रिवाज और नामों को घारण किये हुए हैं। उनकी काका में भी बनेक संस्कृत शब्द है। इराक की राजधानी बगदाद में अभी को एक बाँत प्राचीन अग्नि-मन्दिर है। बह भवन ता तुलनात्मक रूप में बार्डान्य काल का हो सकता है, किन्तु यह स्थल तो निक्चय ही इस्लाम-पूर्व स्कल्पानीत बुग का है। जिस प्रकार सोमनाय बार-बार ध्वस्त हुआ और चित-कित बनाया गया, उसी प्रकार यह अधिन-मन्दिर है। अभी भी विद्यमान का अर्थना मान्दर हमें उन अन्य सहस्रों की याद दिलाता है जो नाम-शेष कर दिस गरे, जिनका जान कोई निवान भी नहीं मिलता अथवा जो मस्जिदी में वरिकारिट कर दिये गाँग ।

## वारसी

इस्लामी और अरबी-परम्पराओं के वैदिक मूलों को कुछ विशद रूप में इणित करने के पश्चात् अब हम पारसी-परम्पराओं को वैदिक-मूल का सिद्ध करने का प्रयास करेंगे।

यह पहले ही पर्यवेक्षण किया जा चुका है कि कि प्रकार 'परशिया' और 'ईरान' शब्द मूलरूप में संस्कृत भाषा के हैं। उस क्षेत्र में वासन करने वाले संस्कृत लोगों द्वारा ही उनको संस्कृत नाम दिये गये। ये वही संस्कृत-भाषी लोग हैं जिन्होंने पश्चिम-एशिया में अग्नि-पूजा तथा अन्य वैदिक धार्मिक कृत्यों का प्रचलन प्रारम्भ किया। ऐसी परिस्थितियों में यह स्वाभा-विक ही वा कि पारसी देवी-देवताओं, महीनों आदि के नाम वैसे ही हों जैसे हिन्दुओं के देवी-देवताओं, महीनों आदि के हैं, और यह बात है भी।

पारसियों के भी हिन्दुओं की ही भांति ३३ देवतागण हैं। जिस प्रकार 'सिन्ध्' 'हिन्दू' बन गया, उसी प्रकार इन नामों में संस्कृत भाषा का 'स' बहुधा 'ह' में परिवर्तित मिलता है। देवताओं के हिन्दू तथा पारसी नामों की एक तुलनात्मक तालिका नीचे दी जा रही है-

| पारसी     | हिन्दू  | पारसी     | हिन्दू  |
|-----------|---------|-----------|---------|
| भानद      | इन्द्र  | अहुर      | असुर    |
| ओम्नि     | अग्नि   | श्रुत     | वृत     |
| वैरेध     | वृत्र   | हुकतुः    | सुऋतुः  |
| ष्पैप     | 9.64    | वृध्याघ्न | बृताब्न |
| हाओम ं    | सोम     | भाग       | भाग     |
| जयाच्य    | आप्त    | वदरय      | ৰঅ      |
| बिवशान्ता | विवस्वत | मैध्य     | मिख     |

पारसी नव रोज बिल्कुल वही है जो बैदिक नव संवत्सरारंभ अर्थात् नव-वर्ष-दिवस है।

पारसी दिनों और महीनों के संस्कृत-मूलक होने की जांच-पड़ताल निम्नलिखित तालिका से की जा सकती है-

| पारसी    | •       |           |          |  |
|----------|---------|-----------|----------|--|
| 11 0 41  | हिन्दू  | पारसी     | हिन्दू   |  |
| अबन् माह |         | -2-2      | ~ 41     |  |
|          | अवन मास | मोदंन माह | मदेन मास |  |

| बनासक<br>बच्चें तत<br>बालाहय<br>होराजत<br>ब्वेतोमद | अनामक<br>अमृत-तक्ष<br>वासः<br>सौर तक्ष<br>स्वेतोमस | करवनदिर-माह<br>अंग्रमैन्यु<br>पवनिमन्नी<br>बाहर<br>ओक्टबर<br>अहुनबद | प्रविधन मास<br>अंग्रमनु<br>प्रवत्तिम्न<br>बासर<br>ओष्ठबत<br>असुरवत |
|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| <b>धातेग</b> हिष्म                                 | आतंबिणिक                                           | अहैतनन                                                              | -3                                                                 |

बाहुनत बानुवन इसी बचार की और जानकारी "जोरस्ट्राइन क्योलीजी" पुस्तक से

महार की जा करती है। अब हम यूरोपीय देशों की समीक्षा यह देखने के लिए करेंगे कि क्या इस देशों में भी बाचीन देदिक सरकृति के कुछ लक्षण हमें मिलते हैं या नहीं।

## इंग्ल्ब्ड

दितीय विका-युद्ध की नमाध्त के पश्चात् लदन के युद्ध-विध्यस्त क्षेतीं व पुत्रानमान के नमय नूर्य के अर्थद्योतक भारतीय देवता मिलस की एक प्रतिभा एक बहे नवन की नींव में दबी हुई मिली थी। कहा यह गया था कि किन्न में अपने आमनकाल में रोमन लोगों ने अग्निपूजा प्रचलित की थी। वह प्रश्नित करना है कि ग्रीम और रोम के मार्ग में कम से-कम इंग्लैंड तक हो जाबीन किन्नु अन्तर्भित क्षेत्र भी पहुँच गयी थी। किन्नु यह भी हो सकता है कि इन्हें देव का किन्नु क्ष्म वात से भी मिलते हैं कि उन्होंने प्राप्त नाम से भी में के मार्ग के बाद्य महान के भी मिलते हैं कि उन्होंने प्राप्त जाता है, तो फिर एम्बे वाई बाधा नहीं है जो उन्हों वैदिक लोगों को नागर का छोटा-सा दुकड़ा वार वर विदेश में प्रति में रोक पाती।

वर विचार उद्येत्री नामा में पाई जाने वाली अनेक संस्कृत-धातुओं भीर तस्ता व सम्पृष्ट होता है। इस प्रकार पैर के खोतक संस्कृत-भावद 'पद' में बाइकह' (दिपद), 'पेतियादिक' (वागरीम विद्या), 'भोथॉपैडिक' (विषय-बोधन), 'पेदस्टन' (त्यस्भणाद) जैसे शहदों की पूरी श्रृंसाला निर्मित होती है। 'पैडिस्ट्रियन' संस्कृत का पदचर है। अंग्रेजी ब्युत्पन्न ग्रब्दों के लिए ब्यापक कप में प्रयुक्त होने वाली संस्कृत की एक बातु 'दन्त' है जो दांत की अर्थ द्योतक है और जिससे हमें डैन्टिस्ट (दन्तचिकित्सक), डैन्टिस्ट्री (यनक संस्कृत धातु 'मृत्यु' है जिससे हमें मौरचुअरि (मृतकगृह, मृत्यु-संबंधी) गाँर्ग (वह स्थान जहाँ पहचानने के लिए शव रखे जाते हैं), मौटंल (मर्त्य), ईम्मौटंल (अर्मत्य) आदि अंग्रेजी शब्द मिलते हैं। अंग्रेजी शब्द मैन मस्तिएक के अर्थचौतक संस्कृत शब्द 'मनस' से ब्युत्पन्न है और इसीलिए इसका अर्थ मननशील जीब है। 'डोर' द्वार है। प्रकाश, प्रवृत्ति में प्रयुक्त संस्कृत उपसर्ग 'प्र' अंग्रेजी में ब्यापक रूप में प्रयोग में आता है; यवा प्रीफर (प्रदान करना), प्रोक्तियेट (प्रजनन, प्रसव)।

कहा जाता है कि संस्कृत का यह प्रभाव अंग्रेजी में लैटिन के माध्यम से पैठ पाया। फारसी भाषा के समान ही लैटिन भी संस्कृत से भरी पड़ी है। इस प्रकार हमें पेटर, मेटर, फादर, मदर संस्कृत के पितृ और मातृ शब्दों से प्राप्त होते हैं। पेंट्रसाइड (पितृहत्या), मेंट्रसाइड (मातृ हत्या), स्वसाइड (आत्महत्या) सभी संस्कृत शब्द हैं, क्योंकि साइड (छिद्) का अर्थ 'काटना' है और पितृ, मातृ, स्व कमझः पिता (फादर), मातृ (मदर) और आत्म (वन सैंक्फ) के द्योतक हैं।

अंग्रेजी में अपना अस्तित्व बनाये चल रहा संस्कृत शब्दों का पूरा असंदिग्ध समूह उसी प्रकार इस बात का सशक्त साध्य है कि भारतीयों का यूरोप पर कभी प्रभुत्व रहा है, जिस प्रकार टिकट, रेल, नागालैंड तथा स्टेणनादि शब्दों का भारत में प्रचलन इस बात का प्रमाण है कि भारत पर किसी समय ब्रिटिश-शासन रहा है। इनमें से कुछ शब्द और धातुएँ निम्न प्रकार है—

| . 14     |           |          |         |
|----------|-----------|----------|---------|
| अंग्रेजी | संस्कृत   | अंग्रेजी | संस्कृत |
| श्रीच    | प्रचार    | एट       | अध्द    |
| अडोर     | आदर       | नाइन     | नब      |
| पाथ      | पथ        | डंसीमल   | दशसलव   |
| मेटर डीई | मात्देवी' | डीकेड    | दशक     |

| की ही की कम समद्रम<br>टु फ़ोर<br>सेवन केट<br>टेरों | स्वम्<br>स्वम्<br>सः<br>सा<br>सम्<br>अत्यम्<br>अन्त<br>दि<br>चल्बार<br>सम्ब<br>शत | आंबटेगन<br>पेन्टेगॉन<br>फिसमस<br>अन (निगेटिव)<br>बैस्टर<br>हैंड<br>काऊ<br>धि<br>फाइव<br>सिक्स<br>इन्टरनस<br>माईंड | अच्टकोण<br>पंचकोण<br>काइस्ट-मास<br>अन (नकारात्मक)<br>बस्त<br>हस्त<br>गऊ<br>वि<br>पंच<br>षड्<br>जान्तरिक<br>मन |
|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| नांद्र                                             | ननतम्                                                                             |                                                                                                                   |                                                                                                               |

प्रोस (यूनान)

कृतानी सीम की किसी समय बैदिक जीवन पद्धति के अनुपासी थे। इसी कारण उनके तथा धाजीन भारत के देवताओं, महाकाव्यों, नामों तथा रोजि-रिवाली में इतनी अधिक समानता है। 'थिओडोर' शब्द विशुद्ध संस्कृत मून का है क्योंकि 'यओस' 'देवस्' अधवा ईश्वर है और 'डोर' द्वार है—वर्षात् क्योंटोर का अबे देव-द्वार अर्थात् मन्दिर का द्वार है।

धवन नसह के निए वैदिक नाम श्रोणा (यूनानी में) 'सोरोना' हो बाहा है क्योंक 'ख' ध्वनि के लिए यूनानी में 'मी' है। निम्नलिखित तालिका ड बुनवरन्तर अध्ययन किया जा सकता है.—

हिन्दू पुनानी हिन्दू यूनानी काञ्चलीय कैस्वोपीया सन्तर सँन्टारस व्योहादि व्योभादस अकंतर आकृत्तस

हैं। इस प्रमुनीत का अवंद्योतक बूटेस हैं। 'ओफिनकस' जिसका अर्थ सर्प धारम कार्य काला है, जारनीय शहर 'कणिश्वर' का शाब्दिक अनुवाद है।

#### फ्रांस

फ़ांस की भाषा फैंच सिन्ध अथवा व्यंजन ध्वनियों का परस्पर मिलना संस्कृत भाषा के अनुसार ही करती है। इसका 'लाटेबल' लाटबला के रूप में उच्चरित होता है। रोई, रेने का अर्थ राजा, रानी है। डुआ का अर्थ देव; नागा का अर्थ सपं, और जानु का अर्थ घुटने है। ये सभी संस्कृत शब्द है।

## जर्मनी

संज्ञाओं के कारकों का रूपान्तर जर्मन भाषा में पूर्णरूप से संस्कृत का अनुयायी है। उनका शब्द 'नक्त', जो नौक्त के रूप में उच्चरित होता है, संस्कृत का 'नक्तम्' शब्द है जिसका अर्थ राजि है। अंग्रेजी शब्द 'नाइट' की बतनी भी इसीसे स्पष्ट होती है।

सूक्ष्मतर अध्ययन से यह प्रकट हो सकता है कि विश्व की और अधिक भाषाएँ अपना अस्तित्व संस्कृत भाषा के कारण ही बनाये हुए हैं। अभी तक यह बात बहुत ही कम रूप में स्वीकार की जाती है।

## उत्तरी ध्रुव क्षेत्र

हम महाभारत ग्रन्थ में इस बात का एक वर्णन पाते हैं कि हिन्दू किस प्रकार उत्तर-ध्रुवीय क्षेत्र की ओर गये, उसका पूर्ण अनुसंधान किया एवं उसको अपना उपनिवेश बनाय। । यहाँ मैं एक लेख से कुछ विश्वद उद्धरण रेना चाहता हूँ । इस लेख का शीर्षक था "उत्तरी-ध्रुव-ज्योति नारायण के प्रादुर्भाव के रूप में प्राचीन पुरुषों को ज्ञात थी।" श्री अनिकचन्द्र का यह लेख "नवीन भारतीय पुरातत्त्वान्वेषी" पित्रका के ७वें भाग के अंक ३ व ४ में जून, जुलाई १६४४ में छपा था। लेखक का कहना है कि श्री एम० एन० दत्त ढारा महाभारत के अंग्रेजी-अनुवाद में शान्तिपर्व में पृष्ठ ५३५-५३६, ५३६-५४०, ५४२, ५४६-५४६ और ५६६-६६ पर उत्तरी ध्रुव की ओर गये प्राचीन भारतीयों के दो अन्वेषक-दलों का वर्णन् मिलता है। एक अन्वेषक-दल का नेतृत्व एकत, द्वित और तृत नामक अन्वेषकों ने किया था और दूसरे का नेतृत्व कृष्य नारद जी ने किया था। उनका उद्देश्य उत्तरी

XBT.COM.

ग्रूब-ज्योति का, जिसे हे सूर्य के अर्थस्थीतक नारायण नाम से पुकारते है,

अध्यक्त करना वा । ऋषिनण उत्तर दिला के अन्तिम छोर पर गये। प्रथम तीन ऋषि

कहते हैं कि उन्होंने दीर्घकालीन अन्वेषण किये। वे (अनेक अवसरों पर) एक पैर पर ही खड़े रहे, मानो लकड़ी के खम्भे गड़े हुए हों। यह देश मेरु पर्वत (बटलाई) के उत्तर में तथा दुख सागर (प्रवेत समुद्र) के किनारे बसा हुआ है। बुरान और अटलाई (मेर) पर्वतों के बीच की मरुभूमि शाचीन इतिहास में बहुत लम्बे समय तक वैदिक संस्कृति की केन्द्रस्थली रही है, ऐसा कहा जाता है। ज्वेत समुद्र का अयंद्योतक 'क्षीर सागर' अभी भी विद्यमान है। एक द्वीप जिसको उन्होंने 'ख्वेत द्वीप' कहकर पुकारा था — विमका अर्थ हिमाच्छादित सफेद टापू था — अभी भी अपने प्राचीन नाम ने प्कारा जाता है। अन्वेषक-दल उस स्थान पर उस समय पहुँचे जब पृथ्वी का दक्षिणी ध्रुव सूर्य की ओर झुका हुआ था। अतः वे अपनी इच्छा-नुसार पर्यवेक्षण न कर सके। वे लोग हमारे पास उस क्षेत्र के निवासियों के बर्णन ऐसे बोगों के रूप में छोड़ यथे हैं कि जिनका रूप हिम के समान छवन का और जिनके गरीर से मछुर सुगन्ध आती थी। जब सूर्य उस क्षेत्र में बाप्त जीटा, तब वे लोग उस सूर्य देव को एक दीघं तथा कठिन समय वक काने के पहचान् ही देख सके, इसने उनको इस योग्य भी बना दिया कि वे नाग उन स्वान के निवासियों को और अधिक अच्छी तरह से जान-पहचान सके।

बाचीन हिन्दू धर्म-ग्रन्थों में पाए जाने वाले वर्णन जल-व्याझों, अमरीका के झुबीय बदेशों के बैलों, समुद्री बोड़ों तथा कदाचित् प्रवेत भालुओं की कोर परोक्ष निर्देश करते हैं। वे छन्य उस स्थान के प्राणी समूह का वर्णन करने के लिए जिन विशेषणों का उपयोग करते हैं, वे हैं : "सर्वोत्तम सुगन्ध निकान रही है, अपलब नेद है, कोई बाह्य अवयव नहीं है, आगे वाले दोनों पर हमेशा इसट्डे रहते हैं मानो प्रार्थना में लोन हों, गोल किरीटधारी विर हैं ६० दोन है, उनमें = अत्यन्त छोटे हैं, यंजे चमें के साथ जुड़े हुए. है, कमें पर अनेक रेखाएँ हैं।" अन्वेयकों की शिकायत है कि उन प्राणियों में

से किसी ने उन अन्वेषकों के स्वागत में सिर तक नहीं हिलाया। यह सिद्ध करता है कि जिन निवासियों की ओर वे लोग इंगित कर रहे थे वे पशु थे। ऋषि नारद ने अन्वेषण-अभियान पर जाते समय नर और नारायण

नामक दो अन्य ऋषियों को बताया है, कि "वेदों का साँगोपांग अध्ययन कर क्षेत्रे के कारण मैं तो अभियान के लिए पूर्ण रूप में सिद्ध हो चुका हूँ।" कहा जाता है कि अकस्मात् नारद जी भवेतद्वीप की उड़ान के लिए आकाश में उड़ गये, जो स्पष्ट रूप में प्रदर्शित करता है कि उनको उन दिनों भी वायु-यात्रा भली-भाँति ज्ञात थी।

खेतहीय और मेरु पर्वत के मध्य का अन्तर प्राचीन धर्मग्रन्थों में ३२०० योजन कहा जाता है। एक योजन आठ मील का विश्वास किया जाता है। किन्तु चूंकि प्राचीन यूनानी और भारतीय मापों में बहुत अधिक समानता है, इसलिए प्रतीत होता है कि एक स्टेडिआ का भारतीय समानक ही एक योजन है। तदनुसार अटलाई पर्वतों अक्षांश ४८ उ० व नोबाइया जेमिला या केप चेलुस्किन अक्षांश ७५ उ० के मध्य का अन्तर ठीक ३५,००० स्टेडिया है।

अन्वेषक गण उस परम आश्चर्यकारी नयनाभिराम दृश्य का वर्णन करते हैं जो उनको उत्तर-पश्चिम की दिशा की ओर अपनी आंखें फेरने पर दिलायी दिया। सूर्यं का मुख चारों दिशाओं की ओर होने के कारण (चूंकि उत्तरी ध्रुव पर ऐसा प्रतीत होता है कि सूर्य क्षितिज के साथ-साथ एक वृत्त में घूम रहा है) ऐसा प्रतीत होता था मानो अनेक जिह्वाओं से चाटा जा रहा हो। वे कहते हैं कि वहाँ सूर्य सोम (चन्द्र)को गरम नहीं करता अर्थात् चन्द्र उस समय उदित नहीं हुआ था जब नारद ने सूर्य को देखा था।

उत्तरी ध्रुव-ज्योति के सम्बन्ध में ऋषि नारद का कहना है कि नारीयण के दर्शनों के इच्छुक होने के कारण वे वहीं रुके रहे। दिव्य नारायण ने (एक छोर से लेकर दूसरे छोर तक समस्त क्षितिज को व्याप्त कर) समस्त ब्रह्माण्ड को अपने आकार का बना दिया था। उसका आकार चन्द्र के आकार से कुछ अधिक ही शुद्ध-विशुद्ध था। वह प्रज्वलित अग्नि के समान लग रहा था। वह तीते के पंखों के समान लगा और कुछ अंशों तक विशुद्ध स्फटिकों के समूह के समान प्रतीत हुआ। कुछ विद्याओं में वह काजल के

XAT.COM.

हर देशा और कुछ ने विकृत स्वर्ण की माला-समान दोलता था। उदय होने पर उसका स्थाकार प्रधान देशा मालूम हुआ, और कुछ-कुछ प्रवेत भी था। उस स्वाकार में स्वर्ण का, नीलम का और इन्द्रनील का रंग था। इन विभिन्न आमाओं को धारण किए हुए—मगूर की ग्रीवा और मणियों की लड़ी की स्था कि हुए—जनारि जनना देव की मृति ऋषि नारद के सम्मुख साक्षात् प्रवट हुई।

इस देव ने 'डोइन्' उच्चारण किया और 'गायती' का गान किया।
बह बचेन केवल मनगड़न्त नहीं है, क्योंकि यह कहा जाता है कि उत्तरी
प्रक्रिकों के प्रकरण के समय, सिल्क की ममेर ध्वित के समान एक मधुरइसि में वह क्षेत्र अभी भी ज्याप्त रहता है। सागर की ममेर ध्वित, वायु
की बोटी-डो दवाती ध्वित अथवा रेलगाड़ी की संगीतमय गित-ध्वित जैसी
प्राहर्तक व्यक्तियों को संगीत में आबद्ध कर देना कोई असाधारण बात
नहीं है।

दोनों हो अन्वेषक-दल अपने सम्मुख उपस्थित कठिनाइयों के समान-से विवर्ध हो प्रस्तुत करते हैं। वे उल्लेख करते हैं कि यदापि हम चिन्ताओं से बाकुन वे तथा और -दुर्वल हो चुके थे, फिर भी दिल को पत्थर करके हमें निग्नुर उत्तर की ओर आगे-हो-आगे जाना पड़ा या। एक शिखर की ओर बाते कुए, उन्होंने बोड़ा-सा विश्वाम किया। फिर नारद अपने सुरक्षित लौट बाते का उल्लेख करते हैं। यह ध्यान रखना चाहिये कि इन प्रारम्भिक वैदिक अन्वेषकों द्वारा दिए यथे नामों का अभी भी वही अर्थ चला आ रहा है। इस बकार के का अर्थ स्वर्ण का पर्वत है। यूराल-अलटाई की भाषा में बी असटाई का पही अर्थ है। सुमेरियन लोग वास्तव में वे व्यक्ति हैं जो सुनेय केंक से देशान्तरगमन कर गये थे। इसलिए यह कोई आएचर्य की बात नहीं है कि उनकी-भूव प्रदेश की बोलचाल की भाषा संस्कृत थी।

यह निष्यं इस तथ्य ने और भी समनत सम्पुष्ट होता है कि यूरीप के सैटांबमन क्षेत्र में बोली जाने वाली भाषा में पाणिनि के संस्कृत-स्थाकरण निष्म ही नाम होते हैं। वैटांबिया के लीम परम्परागत रूप में विश्वास करते हैं कि उनके पूर्वत मारत से ही आए थे। जैसाकि ऋग्वेद में हैं, उनकी राज्यानी जुन है।

यही बैदिक सम्यता स्कैंडिनेविया में भी फैनी थी। यहाँ बात शिरोधाये कर 'अमेरिकन सोसायटी फार स्कैंडिनेवियन एण्ड ईस्टर्न स्टडीज' के प्रेसिडैन्ट डाक्टर एमं प्रजीपनायर ने अपने ६ दिसम्बर, १६६५ के एवं में सेसिडैन्ट डाक्टर एमं प्रजीपनायर ने अपने ६ दिसम्बर, १६६५ के एवं में सेसिडैन्ट डाक्टर एमं प्रजीपनायर ने अपने ६ दिसम्बर, १६६५ के एवं में सेसिड की लिखा था: "हम भारत और स्कैंडिनेविया के पारस्परिक सम्बन्धों के प्रति सजग हैं। पूर्व और स्कैंडिनेविया के सम्बन्ध में समस्त सामग्री के सुप्रसिद्ध विद्वान् स्वर्गीय डॉक्टर केशबदेव शास्त्री की एक रचना हमारे महत्त्वपूर्ण उपलब्ध ग्रन्थों में से है। इस अन्वेषण-प्रबन्ध में डॉक्टर शास्त्री का निष्कर्ष है कि स्कैंडिनेविया और हिन्दू पुराण-विद्या, रीति-रिवाज तथा निष्मों में समानता इस बात का पूर्ण पुष्ट प्रमाण है कि हिन्दू ही स्कैंडिनेविया के वास्तविक संस्थापक थे। उदाहरण के लिए उन्होंने ३६वें पृष्ठ पर लिखा है कि स्वयं स्कैंडिनेविया शब्द ही संस्कृत का 'स्कन्ध-नामि' है जिसका अर्थ योद्धाओं का घर है।"

समाचार-पत्नों में अनेक बार ऐसे समाचार छपे हैं जिनसे जात होता है कि उत्तरी छ बीव सागर की जमी हुई बर्फ की गहराइयों से हिन्दू-प्रतिमाओं युक्त पाली के जहाजों को निकाला गया है। सुप्रसिद्ध भारतीय विद्वान् राष्ट्रभक्त लोकमान्य बाल गंगाधर तिलक ने भी अपनी प्रसिद्ध शोध-पुस्तिका 'वेदों में उत्तरी-ध्रु बीय घर' (आर्कटिक होम इन दि वेदाज) में कुछ प्रमाण खोजे हैं।

क्स

सोवियत रूस नाम स्वेत रूस से ब्युत्पन्त है। कैस्पियन सागर का मूल नाम ऋषि कण्यप के नाम पर है। ये ऋषि वैदिक अन्वेषक थे जिन्होंने इस क्षेत्र को अपना उपनिवेश बनाया था। उनके वंशज दैत्य और काश्यप कहलाते थे। यूनांनी इतिहासकारों द्वारा उल्लेखित हिस्केनिया की प्राचीन राजधानी कैस्पियन क्षेत्र में बसी हुई थी। हिस्केनिया पर शासन करने बाते एक काश्यप का नाम भारतीय पुराणों में 'हिस्प्य कश्यप' के रूप में आया है। हम पहले ही प्रेक्षण कर चुके हैं कि उसने अपने पुत्र प्रह्लाद को भारतीय उप-महादीप के पश्चिमी सीमान्त क्षेत्रों में स्थित पर्वत-पाश्व से नीचे गिराकर मार डालने की आजा दी थी। इससे हम यह निष्कर्ष निकाल सकते हैं कि हिस्केनिया साम्राज्य कैस्पियन सागर से लेकर, कम-से-कम, भारतीय उप-महादीप की उत्तर-पश्चिमी सीमा तक तो विस्तृत था ही।

लग् १७६२ वे बाधान में नियुक्त एक कसी वाणिजम-आयुक्त की नाम नःसम का, जो समायण में जिसा गया सामान्य हिन्दू नाम है। धुओं और आग के अमेरीकर 'धूम' और 'धूकि' रूसी भाषा में अपने मूल संस्कृत-सर्पो को बनाए हुए है क्योंकि समस्त भरतसम्ब अर्थात् एशिया-पूरीप महाद्वीप में बैटिक अभियुक्त प्रचलित थी । उन हडारों अभिनपूजक- व-सांस्कृतिक केन्द्रों में में एक केन्द्र बाक् के अभी भी है। इन अग्निमन्दिरों की एक न्यंखला जारत के दलाव राज्यानागंत ज्वालामुखी मन्दिर, बाकू के अग्निमन्दिर, क्यदाद है नेकर मक्का तक के अन्तिमन्दिरों में लक्षित को जा सकती है। मनका तो संस्कृत का 'मका' है जिसका अर्थ यज्ञानित है। उस पावन अस्ति-देही के कहूं और मान परिक्रमाई करने की पद्धति कावा देवालय में अभी सी नित्य व्यवहार की बस्तु है। काबा देवालय अस्ति-पूजा एवं ३६० हिन्दू

इलिमाओं का पुटा-कक्ष रहा है। बाकू वे अलिकस्टिर में अति सूक्ष्म अभिलेख हैं। मन्दिर की देखभाल के जिल् स्वानीय भारतीय व्यावारी चन्दा त्रमा करते हैं। कई बार एक बीत-एन हिन्दू नाधु मन्दिर में भरमी के देर में निवास करता है। भारत में मुस्तिय बाबन के बन्तिम दिनों में पंजाब के कुछ धर्म-प्रेमियों ने भी इस बस्मिमन्दर को दोबारों पर गुरुमुखी में अभिलेख उत्कीर्ण कर दिये हैं। यद्यार मन्दिर का बतेमान दाचा तुलनात्मक रूप में आधुनिक समय का हो वरता है. तथापि वह स्थल स्मरणातीत युगी प्राचीन होने के कारण अत्यन्त महत्त्वमां साहब प्रस्तृत कर सकता है, यदि उसकी भागी-भांति छान-बीन की काव । नहीं नाया में स्त्रीदाचक नाम 'स्त्रेतालना' भी अत्यन्त महत्वपूर्ण ै। इम्का मन्तृत स्पादन 'स्वेतानना' है जिसका अर्थ शृष्ट्रमुख है । समरकन्द का बढ़े सबर बंबर है। इस नगर में जाज जिसे तैमूरलेंग की समाधि कहते है इसमें एक स्थापन्यकरा का निक्यण है जिसमें उदित होते हुए सूर्य के क्रम इनाम मानता हुना एक रोर दिसाचा गया है। यह सूर-सादूल कह-लोता है। यह प्रश्नित करता है कि आज जिसे मुस्लिम समाधि समझा जाता े वर बराब ही कंत्रत-साथी भारतीयों का प्राचीन राजमहत रहा होगा, क्वोदि कृत कर्तन व पूर्व - मृतक क्षीर बादून - बार्दून अर्वात् सिंह है।

नीवियन मध का सक लाग नाइवेटिया, जो स्थानीय लोगों द्वारा ंशांदर उक्चारक किया वाता है, विगुद्ध-संस्कृत शब्द है जो एक निवेश भारतीय इतिहास की भयकर भूलें

का चौतक है। यह नाम उन अस्थायी आवासीं से ब्युत्पन्न है जो नास्तीय अचारकों ने वैदिक संस्कृति के प्रचार के लिए उस अनुदार क्षेत्र में लगाए थे।



(मंगोलियन पाण्डुलिपि से उद्धृत 'कालचक्र' नामक एक तान्त्रिक देवता का चित्र।)



(अठारहवीं शताब्दी की मंगोलियन पाण्डुलिपि से उच्न 'वजसत्व' नामक एक तान्त्रिक देवता का चित्र।)



(सिकियांग प्रान्त के खाम-क्षेत्र में उपलब्ध पाण्डुलिपि से उद्भूत महान् भारतीय दार्तनिक नागाजुँन का चित्र । यह पर्यटनश्रील दार्शनिक भारत के उन बहुओं व्यक्तियों में से एक था, जो प्राचीन युगों में चीन और जापात वैके मुहुरस्थित देशों में भारतीय-संस्कृति के प्रचार-प्रसार हेतु गए थे।)

मगोनिया में गप्ताह के दिन संस्कृत बातुओं को अभी भी धारण किए हुए है, यथा कांद्रित्व (आदित्य-सूर्य), सोमिय, अंगरख, बुधिय, शुकर और अनंबिर।

भाग माँ सम्पूर्ण मंगोलिया में प्रचलित परम्परागत औषधीय-पद्धति मार्ग्योव भावूबेंड की ही है।

ग्योतिय की कारतीय प्रणानी ही मंगोलिया में अप्रयास में आती है। क्योतिय, औषि, इन्द-आस्त्र तथा ब्याकरण पर प्राचीन भारतीय समाली-चनात्वर इन्द, को भारत में अत्यन्त दुर्लम हैं, मंगोलिया में अभी भी संग्रहीत



(यह खाम-क्षेत्र में कोष्ठोत्कीणं भारतीय दार्शनिक आर्यदेव का चित्र है। इस चित्र में उनकी मुद्रा बाद-विवाद के समय किसी अतिसूक्ष्म तत्त्व पर अपना मत व्यक्त करने की है।)

हैं तथा सिखाए जाते हैं। मंगोलियन लोग भी भारतीयों की भांति ही गंगा-जल को संग्रह करने तथा पूजन के लिए प्रयोग में लाने की सदैव उत्कब्द अभिलापा रखते हैं।

भारतीय सम्पाति-पक्षी ही मंगोलियन राजधानी यूलान बाटोर का संरक्षक देवता है।

मंगोलियन लोग राजा भोज तथा भगवान कृष्ण से सम्बन्धित ज्ञान तथा हितोपदेश का अध्ययन करते हैं। भारतीयों की ही भाँति वे भी अपना इतिहास मन् से ही प्रारम्भ करते हैं। मं विसकी

हो बमनलान इतं 'हिन्दू अमरीका' पुस्तक में मय सम्यता तथा भारतीय सञ्चला भी पारस्परिक निकटस्य समानताएँ वणित है । स्वयं 'सम' सब्द ही भारतीय है। बैक्सिकों में श्री गणेश जी तथा सुग्रदेव की प्रतिमाएँ प्राप्त हुई है। मैक्सिको बानियों के पारम्परिक गीतों में अपनी नव-विवाहिता -बन्दा की बर-पक्ष के घर भेजते समय मी द्वारा प्रकट किए गये उद्गार भारतीय विकारों के जत्यधिक समरूप है। मुखाकृति की दृष्टि से प्राचीन मैक्टिकों के लीग इसी जाति के प्रतीत होते हैं जिस जाति के भारत के उत्तर-पूर्वी क्षेत्र के निकासी हैं। प्राचीन भारतीय शब्दावली में, अमरीकी महाद्वीपों बाना परिचमी गोलाई पातान कहलाता था । यह हो सकता है कि वि बानी को पातान क्षेत्र की और खदेडने का सन्दर्भ ऐतिहासिक रूप में उसकी पराज्य तथा बाली डीप पर बने डीपस्य दुर्ग से हटकर सुदूर मैक्सिकी में जा दमने का दांतक हो।

भारत के पश्चिम में स्थित देशों का इस प्रकार सर्वेक्षण करने और उन यर मारतीय तस्कृति तथा राजनीतिक प्रभावों की छानवीन कर लेने के पान्वात् अब हम पूर्व की और ध्यान देंगे।

### 필득

दमां बहादेव अववा भगवान बहा। के क्षेत्र का संक्षिप्त रूप है। यह (बच्चा की पूर्वी) बहापूर्वा के तर पर बसा हुआ है। इसकी नदियाँ इरावदी तथा चिन्दविस सस्कृत नाम है। सस्कृत में इराबदी का अर्थ जल से आपुरित है, उदा किन्द्रवित का नाम जिन्तवत अर्थात् जिन्तन के लिए उपयोग में कार बाल बन में ने प्रवाहित होने वाली जलधारा से व्यूत्मना है। सालबीन दम नदी का सस्कृत नाम है जो सालवान-वन में बहुती है। भारतीय बाडू-क्य ने इस्टेशिट देवराज इन्द्र का बाह्न पावन स्वस्य शरीर गंजराज रेगावत नाम भी इरावती द्वारा सिचित प्रदेश के नाम पुरू पड़ा है। अन्य क्षेत्री ने विल्कुल जिला, स्वरण-गरीर हायी केवल इरावती के चहुँ और के प्रदेश में ही पाए जाते है। बशी भाषा में संस्कृत का 'त' 'द' में बदल जाता है। राज्याध्यक्ष है जिल कमी जीम 'अडि-पदि' शब्द का प्रयोग करते हैं जी भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें मूल रूप में संस्कृत का 'अधिपति' शब्द है। उनके राजाओं के संस्कृत नाम में, और उनके परम्परागत राज्यारोहण समारोह प्राचीन वैदिक-पद्धति के अनुसार ही होते थे। निस्संकोच भाव से सभी लोगों पर रंग-बिरगा जल फॅकने बाला भारतीय पर्व 'होली' बर्मा में अभी भी पूरे जोर-शोर से भारत

की ही भांति मनाया जाता है।

उत्तर-पूर्वी बर्मा के भान-प्रदेश नामक पहाड़ी क्षेत्र के भाग में ग्रामाण तोगों का अपने सिर पर लम्बी पगड़ियाँ बाँधने का भारतीय रिवाज अभी ज्यों-का-त्यों प्रचलित है। प्रत्येक ग्राम में वहाँ के संरक्षक देवता का एक मन्दिर है जिसके उच्च शिखर पर ध्वजा फहराती रहती है। ग्राम के वृद्ध लोग वहाँ के सम्भ्रान्त निवासियों को साथ लेकर सम्माननीय अतिबियों का गाँव की सीमा पर ही स्वागत करते हैं । गाँव का पंचायतघर ही अतिथिघर के रूप में उपयोग में आता है, सम्प्रदाय के नेता के घर की महिलाएँ अपने घरों / से मुसज्जित काष्ठ-पात्रों में लाया हुआ भोजन स्वयं ही अतिथि को परोसती है। यह सब-कुछ उस सुदूर क्षेत्र में फैली प्राचीन भारतीय संस्कृति का स्मर्ण दिलाने वाला है। भारतीय मान्यता "अतिथि देवो भव" की भावना के अनुरूप ही प्रत्येक गृह-स्वामी का कर्तव्य अतिथि को देवता रूप ही मानना होता है। भ्रमणशोल अपरिचित व्यक्ति भी यदि किसी घर पर जा पहुँचते है, तो उनका स्वागत भी ताड़-गुड़ एवं उबली हुई चाय के साथ किया जाता है। प्रत्येक घर में एक पूजा-स्थल भी होता है, जहाँ किसी देवता की प्रतिमा होती है।

#### स्याम

स्याम देश के जीवन पर वैदिक संस्कृति का प्रभाव अत्यधिक माला में रपष्ट दिखायी पडता है। उनके सभी व्यक्तिवाचक तथा भौगोलिक नाम विगुद संस्कृत भाषा से उद्भूत हैं। वहाँ पर अयोध्या, चोलपुरी, राजपुरी. फेतहपुरी नाम से पुकारे जाने वाली नगरियां है। स्याम की राजधानी वैकाल का विश्वविद्यालय 'बूंडालंकरण' नाम से जाना जाता है। स्याम के मन्दिरों के नाम भी संस्कृत नामों पर है; यथा बट-देव, श्री इन्द्र और बट-अरण । संस्कृत भाषा में वट-वृक्ष बरगद का पेड़ हैं। पुरातन काल में पवित

बर-कृषों को धार्मिक-स्थानों, देवालयों के निकट प्रायः अवण्य ही लगाया करने के उद्देश्य से तथा ओषधीय करने के कारक थो। कोटोबाफरों तथा भोजनांतयों के लिए भी उनके व्यापान्तुक के कारक थो। कोटोबाफरों तथा भोजनांतयों के लिए भी उनके व्यापान्तुक के कारक थो। कोटोबाफरों तथा भोजनांतयों के लिए भी उनके व्यापान्तुक के कारक थो। कोटोबाफरों तथा 'णूड भोजन', 'विश्वामालय' दिस संस्कृत नाम है। राजवण (जिसका उच्चारण राष्ट्रवंग कहते हैं) और वहने के अर्थवातक बान-कि जैसे संस्कृत नाम उनके मार्गों तथा स्थानों के हैं। कारतीय पुराजों के पुष्य-पाल सम्माति ही स्थाम के राष्ट्रीय चिह्न है। इनका नाम भी वही 'गृह्य' है बत्ति उच्चारण 'जृत' किया जाता है। स्थामों भाषा का विद्वान् होने के लिए संस्कृत भाषा में पारंगत होना अनि-कार्य है। स्थाम में अनेक राजा-गण हुए जिनके 'राम' नाम थे। राजा का राज्यकोहक-समारोह धाचीन बंदिक पद्धित पर हो सम्मन्त होता है। स्थाम में हुई बुदाइयों हिन्द-प्रतिनाएँ और अभिलेख प्रस्तुत करती हैं। बंकाक के मध्य में सरकत-मणि बुक्त बुद्ध के राजवणी मन्दिर को चार-दीवारी के बानरों और रामायण से अनेक चित्र उपयुक्त शीर्यकों सहित संगमरमूर पर दिवं हुए हैं। स्थाम में अनि स्थाम का एक जन्यव है जिसमें बढ़ती जलतारा

नारक्षेत्रों की ही भाँति स्थाम का एक उत्सव है जिसमें बहुती जलधारा में प्रकारित दीय प्रकाहित किये जाते हैं। 'मा खाकोंग' नामक उत्सव का राम भी मां गया लंगीह माता गया के नाम से व्यूत्यन्त है।

## मलाया प्रोर सिगापुर

दक्षिण भारत में मैक्निकों अर्थात् पाताल-लोक तथा प्रशान्त-द्वीपों को प्रभानत कार्थान भारतीय जलमानों पर सिगापुर एक महत्त्वपूर्ण बन्दरगाह यो । इसका महत्त्वपूर्ण बन्दरगाह यो । इसका महत्त्व ताम 'सिह-पुर' का खोतक है । १५वीं णताब्दी के अन्त में लियाहर में उत्तरने हाल अंग्रेज-अन्वेषक से अपने संस्मरणों में लिखा है कि मैने परमेण्डर नामक राजा की क्तवामा हुआ एक दुर्ग दक्षिण समुद्र पार के लियह अब हर्टमकों हे द्वारा बेरी गयी भूमि पर देखा था।

विभागुर के उत्तर में नवीणि मुरग के पार मलाया-पर्वतन्त्रीणियाँ है। र सदा माझान्द्र गरम अ नाम है। मलाया के मधी नगर सस्कृत नामों से विभूषित हैं। इस प्रकार हमें सीरामवन मिलता है जो संस्कृत का गुढ़ श्रीराम बन है। सुंगई-पट्टिन श्रृंग-पट्टन है।

मलाया के देशी राज्यों के शासक तथा राजवंशी-परिवार के सदस्य संस्कृत उपाधियों से श्री विभूषित हैं, यद्यपि पिछली अनेक शताब्दियों से वे इस्लाम को अपना धर्म घोषित करते रहे हैं। राजकन्याएँ पुत्री, महादेवी, विद्याधरी कहलाती हैं। शासकगण राम और लक्ष्मण की उपाधियों धारण करते हैं। उनके राजमहल अस्थान कहलाते हैं, जो स्वयं संस्कृत शब्द है। दो पीढ़ियों पूर्व 'जोहोर-बाहरू' नामक स्थान का शासक महाराजां के नाम से पुकारा जाता था। उक्त पद उनके पटल-बस्त्रों पर अभी भी कड़ा हुआ अथवा मोहर लगाया मिलता है।

मलाया की खुदाई में हिन्दू-प्रतिमाओं और मन्दिरों के अतिरिक्त और कुछ नहीं मिलता। अभी कुछ वर्ष पूर्व ही सुंगई-पट्टिन में हुई खुदाई में एक जिब-मन्दिर मिला था।

'इपोह' नाम से पुकारे जाने वाले नगर से कुछ मील पर गरम पानी का अरना है। प्राचीन संस्कृत पुण्डरीक स्तोब वहाँ प्राप्त हुआ था। उस स्थल पर लगे हुए स्तम्भ में संगमरमर के जड़े हुए फलक में उसी प्राचीन-प्रन्य के कुछ अवतरण खुदे हुए हैं।

बह्मचारी कैलासम उपनामु स्वामी सत्यानन्द नाम के एक भारतीय संन्यासी मलाया में बस गये थे। वे वहाँ तथा सिंगापुर में अनेक सामाजिक संस्थाओं का संचालन करते रहे। उन्होंने 'मलाया के इतिहास की झलकें' नामक एक पुस्तक लिखी तथा. प्रकाणित की है। उन्होंने उस पुस्तक में, संविस्तार, भारतीय इतिहास तथा पुरातत्त्व की दृष्टि से महत्त्वपूणं उन स्थानों का वर्णन किया है जो पूर्व एशियायी क्षेत्र में मलाया से कोरिया तक मिले हैं।

## इण्डोनेशिया

इण्डोनेणिया की सम्पूर्ण संस्कृति हिन्दू, बैदिक संस्कृति है, यद्यपि पिछली अनेक शताब्दियों से इंडोनेणिया वाले इस्लाम में आस्था रखने लगे हैं। इसके जीन प्रमुख द्वीप: जावा, सुमान्ना तथा बाली सभी संस्कृत नाम है। इण्डोन XBT.COM

नेकिया के सभी प्राचीन देवस्थान भारतीय वेवताओं की स्मृति में ही हैं। इनको प्राचीरों तथा द्वारों आदि में भारतीय महाकाव्य से लेकर ही दृष्य इनको प्राचीरों तथा द्वारों आदि में भारतीय महाकाव्य से लेकर ही दृष्य क्वित किये नवे हैं। इन्होंनेकियाची नृत्य तथा सगीत भारतीय मूल के है। इनके नभी प्राचीन नगर प्राम तथा उपनगर संस्कृत नामों को धारण किये इनके नभी प्राचीन नगर प्राम तथा उपनगर संस्कृत नामों को धारण किये इनके नभी प्राचीन नगर प्राम तथा उपनगर संस्कृत में ही हैं। इन्होंनेकिया में व्यक्तिवायक नाम अधिकाकतः संस्कृत में ही हैं। इन्होंनेकिया में व्यक्तिवायक नाम अधिकाकतः संस्कृत में ही हैं। इन्होंनेकिया में व्यक्तिवायक नाम अधिकाकतः संस्कृत में ही हैं। इन्होंनेकिया में व्यक्तिवायक नाम अधिकाकतः संस्कृत में ही हैं। इन्होंनेकिया के समाज की बाह्मण, अलिय, वैश्य तथा अस्य वैदिक-प्रकृतियों का पालन करते हैं।

## इण्डो-बाइना (हिन्द-बीन)

इत्तरी और दक्षिणी विमतनाम, कम्बोडिया तथा लाओस को मिलाकर बनन बानी हिन्द-कीन पर्वतमाला कभी जिन्दिकाली भारतीय साम्राज्य की कह था। संगीव करदरणह एक प्राचीन भारतीय संस्कृत नाम है। गाँव उप-नगर का खोतक है तथा अनेकानेक उपनगरों के लिए, भारत में उपसर्ग के बन में व्यवहार में आना है।

पाता पेता अर्थात् माँ गेमा से ही सेकांग नदी का नाम पड़ा है। भगवान् गंभ के पूज नव का स्मारक लाओम देल स्थानीय लोगों दारा लख नाम से भी पूजान बाता है। बासनकरों फार्सोमी खोगों ने उस नाम की बर्तनी 'काओग' दम बकार कर नी कि उनको नव बोल सकने में सुविधा होने वर्षा । उब-देश की गावणानी बेन-केन है। यह बर्तनी भी भ्रामक है। व्यानीय लोग जयनी राज्यानी का नामीक्यारण 'बन-जन' के रूप में करने है जो न्या मान्य कर बन-जन्दन का भ्रांगों स्थारण है। इसका अर्थ चन्दन दे बन्नों बाला दमन है।

वर्षि वाचीन भारतीय नोम चन्दन की जकादियों की धामिक-कृत्यों में अध्याधिक इयोग में जाने के, उनका महत्त्व समझते थे, इमलिए स्पाटतः उन्हेंक नक्दन से चन्द्रनात्मादन की बोल्लाहन दिया और उस देश के प्रमुख-यान, वशे की राजवानी की वन-चन्द्रन के नाम से पुकारा। जब-देश के विवाध असी की वाने वाचिक क्यों में चन्द्रन की नाम से पुकारा। जब-देश के व्यक्त है।

समीपस्थ काम्बोज में 'अंगकोर बाट' नाम से पुकारी जाने वाली एक प्राचीन भारतीय राजधानी को इसके पुरावन्त्रीय-गौरव के साथ अभी भी देखा जा सकता है। चारों ओर का क्षेत्र अभी भी 'अरण्य प्रदेश' कह- लाता है। यहां भी 'बाट' का अर्थ बरगद-वृक्ष है। अंगकोर इसके अंकुर का छोतक है। सम्भव है कि विचाराधीन राजधानी के लिए भू-खण्ड का निर्माण करने के लिए बरगद के वृक्ष का एक पीधा लगा दिया हो। किसी समय समृद्ध इस राजधानी के खण्डहर १०० किलोमीटर के क्षेत्र में बिखरे पड़े हैं। उनके बीच में एक परिधीय-प्राचीर है जो हिन्दुओं के देवालय की विमूर्त — बह्या, विख्णु एवं महेश की विशाल प्रतिमाओं से सुशोभित है। एक विशाल प्रस्तर पर शिल्प कला का अद्भृत उदाहरण भी द्रष्टस्य है, जिसमें देवताओं और राक्षसों द्वारा वासुकि नाग को रस्सी तथा मन्दराचल पर्वत को मथानी बनाकर समुद्र-मन्थन का पौराणिक आख्यान चित्रित किया गया है। रस्साकशी की मौति, दोनों और एक के पीछे एक विशालकाय देवों और असुरों की विराट मूर्तियों को देखकर दौतों-तले अंगुली दवाकर रह जाना पड़ता है।

उन भव्य खण्डहरों में खड़े होने वाले प्रत्येक व्यक्ति को चारों ओर खुले प्रांगण, मन्दिरों के कलण, राजप्रासादों के शृंग, सौन्दर्यपूर्ण उत्कीर्ण गवाड़ा, विभाल देवालय तथा भव्य ऐक्वर्यकाली राजमहल दिखायी पड़ेंगे।

इन्हीं खण्डहरों में हिन्दू-देवताओं की अनेक प्रतिमाएँ तथा ऐसे अभिलेख मिले हैं जिनमें उम क्षेत्र तथा वहाँ की जनता पर शासन करने वाले भारतीय राजाओं का नामोल्लेख है।

उन राजाओं में से कुछ के नाम जयवर्मा और सूर्यवर्मा थे। स्वयं कम्बोज नाम ही संस्कृत भाषा का है। णासक-परिवार का पूर्वज खम्बु होने के कारण उसकी सन्तान खम्बुन्ज कहलाती थी। कम्बोज नाम का मूल यही था। इसकी राजधानी 'नोम पेह्न' के अद्भुतागार में हिन्दू-प्रतिमाओं और अभिलेखों के अतिरिक्त और कुछ है ही नहीं।

राज्यारोहण के समय हिन्दु-कृत्यों तथा परम्परा का पालन ही इण्डो-बाइना में अभी भी होता है। उनका पारस्परिक सांस्कृतिक मनोरंजन भारतीय महाकाव्यों की कथाओं पर आधारित नृत्य तथा संगीत में सम्पन्न होता है। वे भारतीय शैली में कर-बद्ध होकर अभिवादन करते हैं। मलाया से कोरिया तक फैसे विद्याल क्षेत्र में भारतीय स्थापत्यकला तथा इतिहास की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण स्थानों के चित्र तथा पूर्ण विवरण बहुवारी कैसानम की पुस्तक में दिये हुए हैं।

#### जापान

काहरी विश्व जिसे जापान नाम से जानता है, उसी को उसके देशवासी विषय नाम के पुकारते हैं। ईरान की भौति २६०० वर्ष पुराना जापानी राजवंगी-परिवार भी जपने-जापको, भारतीय क्षत्रियों की ही भौति, सूर्य-वंकी यानता है।

राष्ट्रीय आस्वा के रूप में बुद्ध-धर्म को अंगीकार करने के पूर्व जापान बीवन की बैदिक-पड़ित वर्षात् 'शिल्टो' का अनुवायी था। बौद्ध-धर्म से भी बाँधक प्राचीन वह संस्कृति वापानी-बीवन में अभी भी ताप-साथ फल-फूल रही है। जिल्टो सिन्धु का अपन्न के रूप है। सिन्धु नदी के तट पर निवास करने बाले लोगों की संस्कृति का ही द्योतक यह 'शिल्टो' शब्द है। यही बारण है कि जापानी जिल्टो देवालयों में देवी नक्ष्मी, अर्धनारी नटेशवर अर्थात् क्ष्मवान् महादेव और इसी प्रकार के अनेक हिन्दू-भारतीय देव सम्मान का स्थान पारे हुए हैं।



भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

भन्तायण दवीं-६वीं जाताब्दी में जापान पहुँचे। तब से, जापान में भारत की सिद्धम लिपि में मन्त्र लिखे गये हैं। सुप्रसिद्ध कोवोदैणी (७७४-६३५ ईसबी) की भांति जापान की संस्कृति के विकास ने उनकी सुलेखनकला में पूर्वता के लिए 'त्रज' और मन्त्रों की समृद्ध-सम्पत्ति उत्तराधिकारमें सोंपी है। पुष्ठ ३२६ पर जापानी निपुण-लेखक द्वारा लिखित सर्वोच्च मन्त्र 3%

का चित्र है।



तिब्बत में, इन्द्र को उसके विशेष शंख सहित दर्शाया जाता है। उपयुक्त उदाहरण व्हासा के काष्ठोत्कीणित चित्रों में से है। ऐसे सैकड़ों भारतीय देवगण हैं जो प्रत्येक तिब्बती मन्दिर में चित्रित हैं।

अवार्य डॉक्टर रघुवीर द्वारा अन्वेषित. चीन देश के लो-यांग जिले के

म्बान-बु बाम में ११०४ इं० में निमित एक अच्टकोणीय स्तम्भ पर संस्कृत-इकिनेस में सरकत-पाठ अपर से नीचे तथा दाएँ से बाएँ लिला हुआ है। व्यक्तिम पश्चिमों में मिला है : महामुद्रे स्वाहा !

X X X

जापान में मल्लो की, केमल संगोटी धारण कर, कुण्ली करने की फैली बारतीय-मूल की है। यही बात आत्म-रक्षा की कला 'जुजुत्सु' की है। यह एक मस्कृत मध्य है जो भगवद्-गीता के प्रथम श्लोक में आता है। संस्कृत ने, अब्द है 'बुयुत्सु' । यह युद्ध करने के इच्छुकों का छोतक है । संस्कृत भाषा का 'ब' प्राकृत में बहुधा 'ज' में बदल जाता है; यथा मशवन्त को जसवन्त कहते हैं और प्वान अर्थात् युवक को जवान । अंग्रेजी शब्द 'जुवनाइल' भी संस्कृत के बुबान ब्रह्म में व्यूत्पन्त है।

हिन्टो-परम्परा में चित्-पूजा इस बात का एक अन्य संकेत है कि यह वरम्बन सिन्धु-संस्कृति के अतिरिक्त और कुछ नहीं है क्योंकि पितरों को असिक अनुष्ठानी अस स्मरण करना हिन्दुओं की मूलभूत पद्धतियों में से भागा है।

बाफानियों में शबदाह-प्रवाली इस बात का स्पष्ट संकेतक है कि वे तिन्द्र-ज्ञास्या के अनुवाबी हैं। जापानी-भाषा में अनेक संस्कृत शब्द हैं। किसी व्यक्तिका नाम-सन्दर्भ करते समय वे संस्कृत 'नाम' शब्द को ज्यों-का-त्यों इनयोग में बाति है। अग्रेबी गब्द भी संस्कृत के 'नाम' शब्द से ही ब्युत्पनन है। बापानी जीवन-पद्धति—मितव्ययी, साधारण जीवन-यापन तथा उच्च-विकार—भी उनकी प्राचीन हिन्दू जीवन-पद्धति से उद्भूत है। उनके प्रथन-बाचक उपसर्व 'का' का स्रोत संस्कृत के प्रश्नवाचक उपसर्व 'किम्' से है। भारतीय क्यों की व्यक्तियों पर आंधारित एक निषि का आंशिक उपयोग भी काणांनी लीग करते हैं।

इन बकार, हमने नृष्टी के प्राय: एक छोर से दूसरे छोर तक शीधता में क्षित्र नदे मरसरे नवें अण में भी इस बात के बहुत सारे प्रमाण देख लिए हि नाम्नीय देरिक सस्कृति ने पृथ्वी के लगभग सभी भागों की परिव्याप्त कर रक्षा था। यह कीम सम्यान हुआ - इस बात पर आश्चर्य हो सकता है। का उन्नेक्षमीय प्रचार-प्रमार उन जदस्य उत्पाह बाले हिन्दुओं की भावनाओं के कारण सम्भव हो पाया या जिन्होंने एक अति प्रखर दार्शनकता का विकास किया था, जिन्होंने प्रगतिशील संस्कृति को जन्म दिया था, जिन्होंने अपनी खोजों से चिर तवीन अभिलापाएँ उत्तत की बीं, एवं विश्व के वन्तिम छोर तक अपने ज्ञान का विस्तार मुक्त भाव से किया था।

भारतीय इतिहास की भयकर भूलें

इस लक्ष्य को दृष्टि में रखकर उनके सैनिकों ने सैनिक-चौकियां स्थापित कीं, वैज्ञानिकों ने अध्ययन-केन्द्र चालू किये, और प्रशासकों ने कान्तिपूर्ण, लोकतान्त्रिक समाजों को संगठित किया। इसके साथ-ही-साथ समी लोगों को शास्ति, त्याय एवं स्वाधीनता मुलभ व मुनिश्चित करने के लिए सभी व्यवस्था को नैतिक सन्तोष व दार्शनिक रूप पुरोहिती आदेशों ने प्रदान किया।

बल्ख में नव-विहार की भाँति वे सांस्कृतिक केन्द्र विहार कहलाते थे। साइबेरिया और मंगोलिया , जैसे विश्व के सुदूर भागों में ऐसे अनेक बिहार उपलब्ध हो च के हैं।

इनको बौद्ध-विहार विश्वास करना ग़लती होगी। बुद्ध ने कभी किसी पृथक धर्म अथवा सम्प्रदाय की स्थापना नहीं की । सम्पूर्ण विश्व में स्मरणा-तीत युगों से हिन्दू अथवा वैदिक विहार स्थापित किये जा चुके थे। जब भारत में बुद्ध ख्यातिप्राप्त व्यक्ति हो गये तब बुद्ध के नाम पर सबंब फैले असंख्य विहारों के माध्यम से, हिन्दू धर्म के वही युगों पुराने सिद्धान्तों की पुन: व्याख्या तथा उनका प्रचार किया गया — ठीक उसी प्रकार से, जिस प्रकार से हम अपने ही समय में देख रहे हैं कि परम्परागत मान्यताओं, धारणाओं, सिद्धान्तों के साथ श्री गांधी और श्री नेहरू का गम उन विचारों को नया बल तथा नया रूप देने के लिए जुड़ गया है। समय व्यतीत होते-होते जब हिन्दू राजधानियों का पतन हो गया और विश्व भर में बिलरे पड़े सांस्कृतिक केन्द्रों में छन और सुविज्ञ प्रचारकों की कमी हो गयी, तब भारत से सभी सम्बन्ध तथा सम्पर्क टूट गये। चूंकि बुद्ध का नाम उन विभिन्न भारतीय सांस्कृतिक केन्द्रों में प्रेरणा का नवीनतम स्रोत था, अतः उसकी छाप तो शेष रह गयी, किन्तु भारत में हुई राजनीतिक उथल-पुथल के कारण वैदिक-संस्कृति का स्रोत सूख गया।

अतः बुद्ध-विहार दील पड़ने वाले, वास्तव में, विनुद्ध भारतीय

नांस्कृतिक केन्द्र ही है। हिन्दू-वैदिक सांस्कृतिक ज्वार जिसने विश्व भर को करण्यक्ति किया था, समस्त विश्व में स्थापित भारतीय सांस्कृतिक केन्द्रों में बुद्ध की स्मृतियाँ सजग छोड़कर उतर गया। अतः यह विश्वास करना इतिहास को एक भवकर भूल होगी कि बोद्धमत को इतनी विशिष्टता अथवा प्रसिद्धि प्रायत हो गयी थी कि विश्व भर में उसके प्रचार-केन्द्र स्थापित किये इवे । मत्य बात तो इसके विस्कुल विपरीत है ।

वह प्रगतिज्ञील देविक दार्शनिकता, जिससे सैनिकी, वैज्ञानिकी, प्रतासकों, विद्वानों, पुरोहितों तथा प्रचारकों को विश्व के चारों कोनों में अपना ध्वट, कान, सेवा, और अन्वेषणों को ले जाकर अन्य लोगों को लाभा-चित्र करने की प्रेरणा दो. संस्कृत के निम्नलिखित प्रतोक में संप्रहीत है—

"ब्रयतस् चत्रो बेदाः पृष्ठतस् सद्यरम् धनुः, इसम् क्षात्रम् इसम् बह्यः ज्ञापादिप ज्ञारादिप ।"

जिनका अर्थ है कि, "हम चारों बेंदों का ज्ञान लेकर चलते हैं, उनके पोंचे सिद्ध-अनुव-बाण है। सन्य दात लीगों को बताने के लिए तथा, आवश्यक हो तो. विक्तपूर्वक उनको व्यवहार में लाने के लिए—हम शाप से काम लेते है—बन्ति से भी। आखतेज व बहातेज, हम दोनों के पुजारी हैं।" क्राषार प्रत्य-मुची

- (१) न्यु डाव्हियन ऐन्हीक्वेरी, भाग ७ ।
- (२) ब्ह्यवारी केलामम की लिखी "ग्लिम्पसिस ऑफ़ मलायन क्रिकी।"
- (३) प्रतालिक, जनस्था की दिव्य जीवन समाज द्वारा प्रकाशित 'धर्म' नामक देमार्गमक पविका के अंक।
- (४) विक चमनवाल की लिखी हिन्दू-अमरीका पुस्तक।

भयंकर भूल : कमांक-१७ प्राचीन विश्व-भाषा के रूप में संस्कृत को

आज के ऐतिहासिक विचार-युग में प्रचलित अनेक भ्रान्त धारणाओं मे से एक अत्यन्त प्रभावकारी धारणा विश्व-इतिहास में संस्कृत भाषा का स्थान विस्मरण करने से सम्बन्ध रखती है। आधुनिक मानव स्पष्टतः भूल गया प्रतीत होता है कि मानव-स्मरण शक्ति में कदाचित संस्कृत ही इतने व्यापक रूप में व्यवहार में प्रयुक्त हुई है कि केवल इसी को विश्व-भाषा की संज्ञा मे बिभूषित किया जा सकता है, किन्तु विडम्बना यह है कि अनेक ऐसे 'आध-निक' विद्वान् मिल जाएँगे जिनको सन्देह होता है कि विश्व-भाषा होना तो दूर, क्या संस्कृत बोल-चाल की भाषा के रूप में सर्व भारत में भी प्रयोग में

सचमुच आयी थी।

भारत का सम्पूर्ण प्राचीन साहित्य केवल मान्न संस्कृत भाषा में ही होना इस बात का प्रवल प्रमाण है कि केवल मात्रसंस्कृत भाषा ही एक ऐसी भाषा थी जो सम्पूर्ण भारत में सुबोध रूप में बोली व समझी जाती थी। साहित्य के अतिरिक्त सभी अनुदान, आदेश, निषेधाज्ञाएँ, अध्यादेश तथा वाद-विवाद, गोष्ठियाँ, प्रतियोगिताएँ एवं परिसंदाद भी संस्कृत में ही होते वे। पाठ्य-पुस्तकों संस्कृत में ही होने के कारण शिक्षा भी संस्कृत में ही थी। सभी धार्मिक प्रवचन, प्रार्थनाएँ, जपयें, तथा उपदेश संस्कृत में ही थे। विज्ञान अथवा कला का ऐसा कोई भी क्षेत्र न था जिसकी पुस्तक संस्कृत में ही न हों। इस प्रकार हम देखते हैं कि सम्पूर्ण भारतीय ज्ञान व शिक्षा असंदिश्ध रूप में तथा एक मेव संस्कृत भाषा में ही थी, चाहे वह ज्योतिष, सगीत, ओषध, आधिभौतिक, मनोविज्ञान, तकं, नैतिक-दार्शनिकता, विधि, प्राणि-

ASA कास्त, कोटगास्त, भौतिकी, इतिहास, भूगोल, चित्रकला, शिल्पकला, स्यापत्यकला, सांस्थिकी अथवा गणित किसी से भी सम्बन्ध रखती हो। नृत्य, गीति-नाट्य और संगीत-सभी प्रकार का मनीरंजन केवल संस्कृत कावा के माध्यम ते होता था। जन्म, मरण, अथवा गृह-प्रवेश — सभी क्वानिक-कृत्व मंस्कृत और केवल संस्कृत भाषा में ही सम्पन्न होते थे। इससे भी अधिक उल्लेख योग्य बात यह है कि सभी साहित्य धारावाहिक संगीत-मब काव्य में ही है।

इस जकाट्य प्रबत प्रमाण के होते हुए भी कोई व्यक्ति किस प्रकार हठ करता हुआ कह सकता है कि संस्कृत भारत में बोलचाल की भाषा नहीं रही है। उध्य यह है कि पिछले अनादि काल की अनेक शताब्दियों से बस्कृत भाषा का राष्ट्र-पुष्टिकारो गुण इतना प्रभावी रहा है कि आज एक राष्ट्र के रूप में हम इसके कारण सुबद्ध दिखायी देते हैं। यह हमारे रस्त में, हमारे नामों में, घरेनु रीति-नीतियों में, कृत्यों-अनुष्ठानों में, रूपी तथा परम्पराक्षों में स्थाप्त है। यह स्थिति सर्वेद बनी रहनी सम्भव प्रतीत नहीं होती, ब्यॉरिक आज बह स्नेह-तन्तु शिविल, शिथिलतर तथा कमजोर पड़ता का रहा है

जब प्राचीन भारत में मानव के सभी कार्य-कलाप घर से प्रमणान तक मुक्ट के राजसहल तथा मन्दिर तक, त्यायालय से धर्मार्थ भवन तक, जन्म के बरक तक, मुटोंट्य से मुटांस्त तक, मनोरजन में उपदेश तक, पाठशाला को जिला है नेकर पवि-संगत कार्यकमों तक तथा मनोविनोद से आधि-भौतिक बाद-विवाद तक संस्कृत भाषा के अतिरिक्त अन्य किसी माध्यम से होते ही नहीं थे, तब यह सिद्ध करने के लिए और कौन-सा प्रमाण चाहिये कि विद्या ने भारत में जन-सामान्य के प्रयोग की भाषा, तित्य-ध्ववहार की भाषा नरकृत और बावल संस्कृत ही थी।

बाचीन भान व नालग्दा और तक्षशिमा जैसे विशाल शिक्षा केन्द्री क होना, बहुर्ग विक्व भर के हवारी विद्यार्थी शिक्षा-प्रहुण करते थे और पदांबदानी अहडों के जिलान कोपी (उदाहरणाये अमर काप), भारतीय बिद्वाल-नोमुदी नादि हैसे मन्दर्भ-सन्दर्भ का सम्भादन होना आचीत भारत की राष्ट्रीय भाषा तथा मातृभाषा के रूप में संस्कृत भाषा का अद्भत साम्राज्य होने का प्रवल प्रमाण है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

इसी काल में संस्कृत विश्वभाषा भी थी—इस बात को स्वीकार करने के लिए हम आज के संसार पर अथवा कुछ समय पूर्व के संसार पर एक विहंगम-दृष्टिपात कर लें, तो लाभ होगा।

हम ब्रिटिश लोगों का उदाहरण लें । अठारहवीं-उन्नीसवीं तथा बीसवी शताब्दों के प्रारम्भिक काल में उनका साम्राज्य विश्व के एक बहुत वड़े भाग में फैला हुआ था। परिणामस्वरूप कनाडा, भारत, चीन, आस्ट्रेलिया, अफीका तथा अन्य अनेक क्षेत्रों में अंग्रेजी भाषा व्यापक रूप में व्यवहार में आने लगी।

इसी प्रकार, इच, फँच तथा पुतंगाली भोषाएँ भी बहाँ-वहाँ फैलीं जहां-जहाँ उन राष्ट्रों की विजय-दुन्दुभि गूंजती गयी। इस प्रकार, ध्यान देने की बात यह है कि भाषा के विस्तार की पूर्व-शत सैनिक विजय है। भारतीय महाकाव्य महाभारत तथा पुराणों में विश्व भर में भारतीय-विजयों (दिग्विजयों) के विपुल सन्दर्भ हैं। इनमें उल्लेख किये गये राष्ट्र व सेव आज् भी पहचाने जा सकते हैं। उनकी सैनिक-विजय सभी प्रकार की उल्लेख योग्य बढ़ी हुई तकनोको जानकारी से युक्त, पूर्णतः शस्त्र-सुसज्जित उस चतुरंगिणी सेना की सहायता से सम्भव हुई थी जिसमें पदाति, पशु बाहिनी (गज व अवव सेना) और वह टुकड़ी सम्मिलित थी जो जल-बल में समान द्रुत-गति से नौकाओं तथा अन्य वाहनों पर जा सकती थी। वायु-यानों, निर्दिण्ट प्रक्षेपास्त्रों तथा वायुयानों से गिराए जाने वाली अन्य सामग्री से युक्त होती थी।

इस स्थल पर पाठक का ध्यान एक बहु-प्रचलित, किन्तु ऐतिहासिक भ्रामक धारणा की ओर आकृष्ट करना आवश्यक है। बहुधा, पूर्ण गंभीरता से यह मान लिया जाता है कि प्राचीन भारत ने किसी मोहिनी माया से एक अलक-भर विश्व को दिखायी और उसी माया से उसकी सीमाओं पार के देश उसको ग्रेम से देखने लगे, उसकी भाषा संस्कृत का मान करने लगे तथा वह विक्व भर में प्रसिद्ध हो गयी। ऐसी कोई बात कभी होती नहीं। एक देण की भाषा दूसरे देश में सैनिक-विजय तथा फलस्वरूप प्रशासनिक नियन्त्रण के पत्रमात् ही फेलती है। अत यदि सैनिक-विजय के प्रामाणिक बन्य मश्रम कृप्त भी हो सर्वे ही, तो भी एक देश पर अन्य देश का भाषायी-इक्त उसके मासाज्यीय-प्रभाव का निश्चित प्रमाण है। भारत की स्वतवता-प्राप्ति तथा उसकी नमृद्ध-प्राचीन संस्कृत की परम्परा के होते हुए भी आज भारत में अंग्रेजी भाषा से जिपके रहते के कारण यह निष्कर्ण स्वतः निकाला का नकता है।

हो बक्ता है कि अपनी सैनिक-विजयों के पश्चात् भी भारत के प्रति स्तेर व आदर विकाद इसलिए प्रदान करता रहा है कि भारत ने विजेता व विज्ञित के मध्य कभी कोई भेद नहीं किया। भारत की प्रत्येक मनुष्य को परिहम नागरिक मानने की नैतिक-दार्शनिकता के कारण ही विक्व ने उनकी सराहना की है। राष्ट्रीयता अथवा जाति के कारण भारत ने कभी भेद-भाव नहीं किया। इसका निर्णय इस तथ्य से भी किया जा सकता है कि बनी बुछ समय पूर्व तक यद्यपि प्रत्येक आधुनिक राष्ट्र में दास-प्रधा प्रचलित की, तथापि भारत ने कभी उसे महत नहीं किया और नहीं कभी उसकी बन्मति दी।

बाचीन काल में जा जीय शासन व संस्कृत भाषा के विश्व भर में फैलने का एक अन्य काल में समकालीन सहायक तत्त्व अग्रेजी का "लैंड" शब्द है। किन्य के एक विकास भू-बंड पर बिटिश-राज्य की चकाचींय के दिनों में जनक स्वानों के नाम अंग्रेजी में पड़ गये; यथा आइसलैंग्ड, ग्रीनलैंग्ड, युकाना-भैक्ट, सोमालीनैण्ड, ईस्टइडोज, वैस्ट इंडीज, न्यूयार्क, न्यूजीलैण्ड आदि। इसका अब यह है कि जो कोई विक्व (या इसके वहें भू-भाग) पर राज्य करता है. उन विकाल मू-भागों की अपने नाम दे देता है। इस सिद्धान्त के प्रकाश में यदि हम सिद्ध कर पाएँ कि प्राचीन भूगोल में संस्कृत नाम प्रमुख रूप में क्विति थे, तो हम यह स्वतः सिद्ध कर चुके होंगे कि भारतीय राज्य-शासन बाहर में या तथा सस्कृत विश्व के अनेक भागों मे फैली हुई थी।

प्राचीन भूगोलीय-माननिज पर दृष्टि डालने से हमें बलूचिस्थान, इंड्रमाहिस्यान, बर्बानस्थान, घरोचिस्थान, कृदिस्थान, अवस्थान (आधुनिक अरेबिया), तुरगन्धान (आधुनिक नुर्की), शिवस्थान तथा अनेक ऐसे ही नाम मिलने हैं। इसर दिये नामी में उपनर्ग "रुधान" अंग्रेजी शब्द 'लैंण्ड'

का समानक है। इरानम् (आधुनिक ईरान) और इराक पानी के बोतक र्शस्कृत धातु "इरा" से ब्युतान्त है। संस्कृत अब्दकोश में 'इरानम्' की परि-भाषा ''लवणयुक्त, निर्जल प्रदेश'' है। यस्त्र मंस्कृत मस्द 'बाझीक' का अपभ्रंथ स्य है। कान्धार संस्कृत में मुलतः 'गान्धार' था।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूले

पुनानी अब्द 'डेओडोरस' और, 'थेओडोरो' देव-हार (देवता का दरवाजा अर्थात् मन्दिर्का दरवाजा) का अपभ्रं म रूप हैं। मेडिटिरेनियन संस्कृत शब्द है क्योंकि 'मेडि' संस्कृत का "मध्य" (केन्द्र या बीच) और देश', 'धरा' णब्द हैं। धरा के मध्य में होते के कारण ही कदाचित् मेडिटिरेनियन नाम पड गया है।

अब 'नव-बहार' नाम से पुकारा जाने वाला प्राचीन बल्ख क्षेत्र में 'नव-विहार' तथा ईरान में निशापुर संस्कृत नाम हैं। आधुनिक परिणया का संस्कृत मूल 'पारसीक' शब्द है।

इस्लाम की धार्मिक-जब्दावली का अधिकांण संस्कृत-मूलक है। अल्लाह शब्द संस्कृत में देवी का पर्याय है। भारतीय उपनिषदों में से एक उपनिषद "अल्लोपनिषद्" है । यहाँ तक कि स्वयं "या अल्लाह" शब्द ही पूर्णतः संस्कृत का है जैसाकि नीचे दी गई देवी सरस्वती-वस्दना से स्पष्ट है-

"या कुन्देन्दु तुषार हार धवला, या शुभ्र वस्त्रावृत्ता या बीणा वरदण्डा मंडिताकरा या इवेता पद्मासना"

लैटिन और फ़ारसी सस्कृत की बोलियां है। फ्रीच और अंग्रेजी सस्कृत शब्दों, धातुओं और भाषा-रूपों से भरी पड़ी हैं। "अमौरल" (अनैतिक-अर्थ-द्योतक अंग्रेजी शब्द )का नका सत्मक 'अ' उपसर्ग का प्रयोग स्पष्टतः संस्कृत-पद्धति ही है। अंग्रेजी शब्दान्त 'स्ट्री' यथा; 'डेन्टिस्ट्री, कॅमिस्ट्री आदि में, सस्कृत शब्द 'शास्त्र' से व्युत्पन्न हैं, जिसका अर्थ विज्ञान या जान की शाखा हैं। 'दन्त' और 'मृत्यु' जैसी धातुओं से बनने वाले डेन्टल, डेन्टिस्ट्री तथा मोर्टल, मोर्च्युअरी मोर्ग, पोस्ट मार्टम आदि लब्द संस्कृत ही है। परिधान के लिए वेस्वर (वेस्टर) शब्द संस्कृत को 'वस्त्र' ही है। डोर (इार), तेम (नाम) सामान्य शब्द संस्कृत के ही है। संख्या-अंक 'टु'(डी), धि(ट्रोइका,

द्विपारटाइट, दिपीट) संस्कृत जन्द 'ति' पर आधारित है । फोर (चल्बार:), फाइव (वच संस्कृत के,) हमें, पंटागीन, पंन्टीकोस्टल, सिक्स (संस्कृत में बट्), सेवन (सप्त), एट (अध्ठ), नाइन (नव), टेन (दश) हमें डेसीमल, ब्रिकेट बैंसे जब्द प्रदान करता है। गीन संस्कृत का कीण है। किस-मस बास्तव में आइस्ट-मास आइस्ट का महीना है। महीने की संस्कृत में 'मास' कहते हैं। पैर का अर्थ बोतक सरकृत शब्द हमें बाइ-पद, सैन्टी-पद, पदैत्रिक्स तबा ट्राइयद जैने अब्द उपलब्ध कराता है। पैडेस्ट्रियन शब्द लगभग विश्वाद मस्कृत शब्द ही है जिसकी व्याख्या सरकृत में अपदेश चरति इति पदचरः" है, बजत की छोनक 'भार' धातु लैटिन में 'बक्स' शब्द में बदल जाती है और हमें उससे देरोमीटर, दैरिस्फियर जैसे शब्द मिल जाते हैं। राजि के अर्थ क्रोतक सरकृत गर्द 'नाक्तम्' से अंग्रेजी नाइट, जर्मन नाक्त तथा नाकारमन शब्द बनते है। अंग्रेजी जब्द पेडेस्टल प्रायः संस्कृत के मूल रूप 'पट-स्वल' में ही है। राजा, रानी, ईश्वर, घुटने तथा सर्प के अर्थ-खोतक कीच कब्द राय, रेनी, डेल, जनऊ नाम सभी संस्कृत शब्द हैं। नीला अर्थात् नील सस्कृत-सब्द का अपन्न जिन्हण ही 'नाइल' नदी है। इसीलिए यह नीली नाइन कहतानी है। गीनलंड में, रिक्नेदार का द्योतक संस्कृत शब्द 'सम्बन्धी' अपने मूल रूप में प्रमुक्त होता है। अफीका में शेर का खोतक सिब शब्द संस्कृत का 'सिह' है। नातवी भाषा पाणिनि के संस्कृत-व्याकरण पर आधा-रित है। उनकी राजधानी 'ऋग् हों 'ऋग्वेद' शब्द की मूल धालु है। जक्रमानिस्वान की आणा पत्नों संस्कृत की बोली उसी प्रकार है जिस प्रकार बाइनैक्ट की भाषा सियामी संस्कृत की एक बोली है। जर्मन भाषा में नंजाओं का कारक क्यान्तर संस्कृत नमुने पर ही पूरी तरह आधारित है।

सम्कृत-भाषा भारतीयों द्वारा निर्धारित सोमवार से रिववार तक का सामाहिक असे हैं। विश्वसर में माना जाता है। पिछले विश्व में नया वर्ष नाचं-मद्रेल में हा प्रारम्भ होता या जैमाकि अभी भी भारत तथा फ़ारस में है। सितस्बर, अन्तुबर, नयस्बर, दिसम्बर मासों के नाम भी संस्कृत के सप्तम, अध्यम, नवस और दशम अर्थात् सातवें, आठवें; नवें, दसवें मासी पर निर्धर है। 'मिलास' देवता, जी प्राचीन विश्व में पूजा जाता था, 'मिल'

अर्थात् हिन्दुओं का सूर्य-देवता है। स्कण्डनेविया योद्धाओं का गृह 'स्कन्ध नाभि है।

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

ऊपर कुछ उदाहरण माल है जो, हमें आणा है कि, पाठक को विश्व पर संस्कृत के व्यापक प्रचार-प्रसार की बात मान लेने के लिए पर्याप्त होंगे।

यह हमको पश्चिमी इतिहासकारों द्वारा प्रारम्भ की गई विश्व इतिहास की एक अन्य भ्रान्त धारणा पर ले आती है। वे मानते रहे हैं कि भारो-जर्मन भाषाएँ किसी अन्य जनक भाषा से व्युत्पन्न है। यदि ऐसा है, तो हमारा प्रश्न है कि वह भाषा कहां है ? वह कौन-सी भाषा है ? विश्व के किस भाग में वह बोली जाती है ? इसका उनके पास कोई उत्तर नहीं है। उनकी धारणा है कि वह जनक भाषा समूल नष्ट हो गयी है। ग़लत आधार-भूत धारणाओं के कारण यह एक अयुक्तियुक्त निष्क्षं है।

"इस जनक भाषा को बोलने वाले कीन लोग थे?" पुछे जाने पर उनका उत्तर कदाचित् यह है कि वे लोग 'आर्य' थे। किन्तु हम पूर्व अध्याय में इस आर्य-जातिगत समस्या पर पहले ही विचार कर चुके हैं तथा इस निष्कर्ष पर पहुँचे हैं कि 'आर्य' कोई जाति न होकर केवल मात्र आदर्श ही था। इससे पाठकों को निश्चित हो जाना चाहिये कि किसी जनक-जाति तथा संस्कृत भाषा के अतिरिक्त अन्य जनक-भाषा का विचारकरना भ्रामक धारणाएँ-मात हैं।

इसके अतिरिक्त, हम इससे पूर्व एक अध्यास में पहले ही सिद्ध कर चुके हैं कि वेद स्मरणातीत युगों, लाखों वर्ष पूर्व के हैं। चूंकि वेदों की भाषा संस्कृत है, और समस्त विश्व में व्यवहार किए जा रहे ये संस्कृत धातु-गन्द तथा रीति-रिवाज हो है, अतः यह तो स्पष्ट ही है कि इस विशाल शाचीन विश्व-परम्परा का आदि जनक भारत ही है। जैसा पहले ही देखा जा चुका है, विश्व की चारों दिशाओं पर दुष्टिपात ही हमें दर्शाता है कि विश्व के अधिकांश भाग पर अंग्रेजी शब्द, नाम तथा रीति-रिवाज तभी तो फैल जबिक अंग्रेजों ने उस विज्ञाल क्षेत्रों पर राज्य किया या। इस प्रकार, संस्कृत भाषा का विश्व-च्यापी प्रसार तवतक सम्भव न हुआ होता जबतक हि भारतीयों ने विश्व पर अपना साम्राज्य तथा प्रभुत्व स्थापित न किया होता। सैनिक-विजयों के माध्यम में ही किसी देश की भाषा-संस्कृति, रीति-नेधी

का बन्ध देश में बचार-प्रसार हो पाता है। ईसा मसीह और पैशुम्बर मोहम्बर से शताब्दियों पूर्व भारतीयों ने विश्व के अनेकानेक भागीं पर शासन किया था, यह तथ्य भी दिग्विजयों के प्राचीन भारतीय इतिहासों से स्य इंद्रिता है। यहते ही एक अध्याय में हम इस बात का प्रमाण दे आए हैं कि अरेक्सि पर विकमर्गादत्व-का राज्य-जासन रहा है। अन्य प्रमाण समनी कासास्य का जस्तित्व है। बुहम्मद कासिम, महमूद गजनवी और मुहम्मद गीचे के बाकमणों की चर्चा करते हुए प्रारम्भिक अरब-तिथिवृत्त लेखकों ने हारतीयों की जनतीं ही कहा है। यह एक अन्य प्रमाण है कि समनी-नामाञ्च भारतीय अविवों का नामाञ्च ही था। इस्लाम में बलात् धर्म परिवर्तित वे धारतीय जासक जताब्दियां व्यतीत हो जाने पर अब अन्य देशीयो की भारत देने जाते हैं।

"पश्चिमी एशिया पर भारतीय क्षत्रियों का शासन था"—यह तथ्य इसक के तत्कालीन मासक बरमको तथा आधुनिक शासक पहलवियों की पैत्र-परम्पराको खोज लेने से सिद्ध किया जा सकता है। रामायण एवं महाभारत में पहलवियों का उत्तेख भारतीय कुल के रूप में किया गया है। बरमक लांग (बल्य में नव-विहार के प्रमुख पुरोहित) परमक थे-एक इंस्कृत क्रव्यावनी जो जल पड़ी-और इराक के अपर राज्य करते रहे।

क्नी भाषा में संस्कृत-अब्दों की विद्यमानता, असंख्य विहारों (अर्थात् नारकृतिक-प्रामिक केन्द्रों।का समस्त कम और मंगोलिया में की जाने वाली कुटाइयों में मिलकर प्रकार में आता, तथा यूरोप और एशिया के विशाल क्षेत्र में मस्तृत अभिसंखी तथा अग्नि-मन्दिरी का मिलना इस बात का स्पष्ट संदेतन है कि बिश्व के अनेक भागों में अनेक जताब्दियों तक भारतीय नीतक विजय तथा उसके फलस्वरूप प्रणासन भी हुआ है। इसके कारण ही बिन्दसर में मस्कृत बाषा, रीति-रिवाज-तचा संस्कृत का व्यापक विस्तार 2 FT |

वृति संस्कृत के मूख बाङ्मय-यन्य बेद स्मरणातीत युग के हैं, और वृति वे तथा कंप्यून भाषा केवल साल भारत की परम्परा है, अतः पाठकी का स्वप्ट हो जाना चाहिये कि प्राचीततम भाषा (गंस्कृत) और (वैदिक) शंक्ति, वो कात जान है, जारनीय ही है। ग्रीरियन और अमीरियन जैसे शब्द सुर और असुर णब्दों से व्यूत्पन्न हैं क्योंकि यूनानी भाषा में 'ई' 'उ' का कार्यं करती है। "माली" और "सुमाली" शब्द जो अब दो अफीकी राज्यों के नाम हैं, रामायण में मिलते हैं। प्राचीन विश्व का यह संक्षिप्त सर्वेकण पाठकों को विकवास दिला सकने के लिए पर्याप्त होना चाहिये कि संस्कृत भाषा, न केवल समस्त भारत में, अपितु लगभग सारे विषव में ही बोलचाल की भाषा रही है। यह विश्व की अधिकांग भाषाओं की आदि-स्रोत रही है तथा इसने अन्य भाषाओं को सम्पन्न तथा समृद्ध किया है।

२४८

भारतीय इतिहास की भयंकर भूलें

में मिली गुफा के बाद इतिहासकारों और पुरातत्त्ववेत्ताओं को भारतीय इतिहास के विभिन्न युगों के पुनर्निधारण की नयी प्रेरणा मिलेगी।"

## आधार ग्रन्थ-सूची

(१) दि कैम्बिल हिस्ट्री ऑफ़ इण्डिया, बाइ ई० जे० रैण्सन । (२) दि आक्सफ़ोर्ड स्टुइँण्ट्स हिस्ट्री आफ़ इण्डिया, बाइ विन्सेंट ए० स्मिथ । (३) दि एज ऑफ़ बुद्ध मिलिद एण्ड आस्तियोक एण्ड यूग पुराण, बाई कोटा वेंकटाचलम् । (४) इण्डियन ऐन्टिक्वेरी, वाल्यूम-६ । (४) गीतम दि बुद्ध, बाइ केन्नय सोण्डर्स, १६२२ का संस्करण। (६) क्षत्रिय क्लान्स इन इंण्डिया, बाइ विमलाचरण लां। (७) कमेन्ट्री आंन दि अमरकोष, बाइ भरत । (=) राजतरंगिणी, बाइ कल्हण । (१) ए रिकार्ड ऑफ़ बुद्धिस्टिक किरडम्स, बाद फ़ाह्मान, ट्रान्सलेटेड बाइ जेम्स लेग । (१०) बुद्धिस्ट इंग्डिया बाइ रीस डेविड्स । (११) लाइफ़ ओफ़ गौतम. वाइ बिशप विगण्डेट । (१२) ऐसोटेरिक बुडिएम, बाइ ए० पी० सिम्मेट, १६०३ का संस्करण। (१३) हिस्ट्री आफ़ संस्कृत लिटरेचर, बाइ मैक्समूलर। (१४) हिस्ट्री आफ क्लासिकल संस्कृत लिटरेचर, बाइ म० कृष्णमाचार्य। (१५) डेट्स इन ऐन्जेण्ट हिस्ट्री खाँक इण्डिया, बाइ बी० सीमयाजुनु । (१६) इण्डियन आकिटेक्चर, बाइ ए० व्ही० त्यागराजं अय्यर ।

भवंकर मृतः क्यांक-१८ पैगम्बर मोहम्मद का हिन्दू-मूल भूला दिया गया

पिछले बध्याव में सिद्ध कर लेने के पश्चात् कि 'अल्लाह' एक हिन्दू से और कावा हिन्दू मन्दिर, अब ऐसा साहय भी उपलब्ध है जो प्रमा-वित करता है कि पेशुम्बर मोहम्मद स्वयं ही हिन्दू-रूप में जन्मे थे, और जब कित करता है कि पेशुम्बर मोहम्मद स्वयं ही हिन्दू-रूप में जन्मे थे, और जब उन्होंने अपने हिन्दू-परिवार की परम्परा और वंश से सम्बन्ध तोड़ना और उन्होंने अपने हिन्दू-परिवार की परम्परा और वंश से सम्बन्ध तोड़ना और उन्होंने अपने हिन्दू-परिवार इस्त को पेनम्बर घोषित करना निश्चित किया, तब संयुक्त हिन्दू-परिवार छिन्न-पिन्न हो बचा और हिन्दू-धमें की रक्षायं हुए कुल-बैर में पैशुम्बर मोहम्मद के स्वयं अपने चाचा को भी अपने प्राण गैवाने पड़े थे।

बतः, दूर तक फैले हुए हिन्दुत्व का सुदूर फैले अरेबिया में भी अपना कर्मका था। वहां स्वय हजरत पैगुम्बर मोहम्मद के चाचा उमर बिन-ए-हक्काम ने, बो एक कट्ट्र हिन्दू व हिन्दू-देवता मगवान शिव के अनन्य भक्त थे, अपनी द्यामिक शायना की रक्षार्थ युद्ध करते हुए अपना जीवन समाप्त बर दिवा था।

प्राचीन बरनी भाषा ने डितहास तथा अन्य साध्य के सफल विध्वंस के सारण इतिहासकारों तथा विद्वानों से अज्ञात यह जानकारी "सेअकल कोमून" नामक मुप्रसिद्ध प्राचीन जरनी काल्य-संपृह में २३५वें पृष्ठ पर मंदिल है। उस पृष्ट का सार नयी दिल्ली में रीडिंग रोड पर बने लक्ष्मी नागायण मन्दिर (जिसे बहुछा 'बिड्ला मन्दिर' कहते हैं) की वार्टिका में सम्माना के लान परवर के सम्बे परकाली स्थाही में दिया गया है। इच्छुक पहानुकार आक्षा देव सकते हैं।

इसी बहुनावा-सब्दर्भ के एक अन्य स्तम्म पर दिये पृष्ठ-सार के अनु-

भारतीय इतिहास का भयकर भूलें

सार पैगम्बर मोहम्मद से सहसों वर्ष पूर्व हिन्दुत्व का एकाधिपत्य अरेबिया में था। इस पृष्ठ-मार का उल्लेख इसी अध्याय के अन्त में किया जाएगा। में था। इस पृष्ठ-मार का उल्लेख इसी अध्याय के अन्त में किया जाएगा। तथ्य हुए में पैगम्बर मोहम्मद के समय से स्मरणातीत-पूर्व यूगों तक अरे-विया का सम्पूर्ण इतिहास हिन्दू-णासन तथा हिन्दू-पूजा का अध्य प्रभूत्व रहा है जो सम्पूर्ण अरेबिया व उसके फलस्वरूप पश्चिमी एशिया के सम्पूर्ण क्षेत्रों में ब्याप्त रहा। बुद्ध-वाद के उस क्षेत्रों में फैलने के असम्बद्ध सन्दर्भ वास्तव में इतिहास की अशुद्ध समझ तथा उसकी अशुद्ध व्याख्या के परिणाम है। सुदूर फैले हुए क्षेत्रों से भारत के सम्बद्ध समाप्त होने से पूर्व चूंकि बुद्ध ही सर्वप्रसिद्ध हिन्दू होकर चुके थे, अतः बुद्ध की प्रतिमाएँ सर्वत्र लगी हुई दिखायी दी थीं। उसीसे यह भ्रान्त धारणा घर कर गयी कि इस्लाम और ईसाई-धर्मों के फैलने से पूर्व पश्चिमी एशिया तथा यूरोप के कुछ भागों में तो अवश्य ही बौद्ध-धर्म फैल गया था। किन्तु बुद्ध की प्रतिमाएँ केवल इसीलिए लगी थीं कि उनको एक महान् हिन्दू नुधारक समझा गया था, जैसेकि हमारे अपने ही समय में विश्व के विभिन्न भागों में महात्मा गांधी की प्रतिमाएँ स्थापित की गयी है।

सम्पूर्ण प्राचीन अरेबिया में हिन्दू-पूजा की विद्यमानता मख-मेदिनी के संस्कृत-नामों से और भी पुष्ट होती है। आज इन्हें मक्का-मदीना के नाम से पुकारा जाता है। मख का अर्थ यज्ञानि है, मेदिनी का अर्थ है भूमि। अतः, मख-मेदिनी (मक्का-मदीना) शब्द-समूह उस भूमि-खण्ड के द्योतक है जो वार्षिक तीर्थ-यात्रा के अवसर पर होने वाली यज्ञानि का केन्द्र स्थान हुआ करना था। इस्लाम की हज-यात्रा अब एक पृथक संज्ञा में उसी हिन्दू धार्मिक मेले का चलता रहना ही है।

'हज' णब्द स्वयं भी तीर्थयाता के द्योतक संस्कृत-जब्द 'वज' से ब्युत्पन्न है। यही कारण है कि संसार का त्याग कर एक धार्मिक स्थान से दूसरे स्थान पर जाते रहने वाले संस्थासियों को संस्कृत में 'परिवाजक' कहा जाता है।

अतः यह स्पष्ट है कि कावा के 'भगवान्' शिव तथा अन्य ३६० हिन्दू-देवताओं की पूजा के समय होने वाले वेदमन्त्रों, नगाड़ों, मजीरों, घड़ियालों तथा थण्टियों के सुमधुर तुमुल-नाद से मक्का-मदीना गूंजता रहता था।

हिन्दू-धर्म को बचाने ने निरु सहै गए हुड में मार्ग नाने नाने, हजरन कोहरकर ने बाबा का साम उत्तर-विश-म्-हण्णाम था । ने एक सुप्रसिद्ध कवि वे जिनमी करकान जिब (महादेव) तथा रिन्तुन्थान की पवित शुम बम्बन्धी सुप्रसिद्ध अस्बी कोवेश नेजरून-श्रोकृत नाथ्य-ग्रन्थ के सद्ध्ये पृष्ठ यर अख्य है। नहीं दिल्ली स्थित वश्मीनारायण मन्दिर की यादिका में लील पत्थर के स्त्रस्य पर सिक्षी हुई वह कविता इस प्रकार है-

"कफ़बिनक जिकरा मिन उसुमिन तब प्रशेक। बहुबन ग्रमानातुल हवा व तजक्करः ॥१॥ न तजलेरोहा उड्डम एललबदए लिलबरा। बलुकर्ने डातस्ताहे स्रोम तब स्रसेक् ॥ २॥ व बहालोलहा बजह बरामीमन महादेव थो। बनोरील इलमुहीने भीनहुम व सयत्तरू ॥ १॥ व सहबी के बाग फ़्रीम कामिल हिन्दे योगन व यकुन्न न लातहतन फद्रनक तवज्जर ॥ ४॥ कुल्लहम् । हसनन मुख्यस्य दे देखनाकन नज्ञुन एका यत सुम्मा राबुल हिन्दू ।। १ ।। इमका अर्थ निम्ल प्रकार है-

- (१) वह मनुष्य जिसमे भारा जीवन पाप व अधर्म में विनाया हो; बाम, बीछ में अपने बीवन की नच्ट किया है।
- (२) बॉद अन्त में उसका पत्रवासाय हो। और भलाई की ओर लीटना चाहे, तो ब्या उनका कत्याण हो वकता है ?
- (क) एक बार भी मस्बे हृदय में यह महादेव जी की पूजा करें ती धर्म-मार्थ में उच्च में उच्च पद की या सकता है।
- (४) हे प्रयू ! मेरा गमस्त जीवन नेकर केवल एक दिन भारत के निवाय का दे दो बयानि वहां पहुँचकार मनुष्य जीवन-मूबन हो जाता है।
- (१) बहां की याजा से सारे जुसकर्मी की प्राप्ति होती है, और आदर्ग एर देना वा गत्मग गियता है।

'सम्बद्ध-आंकृष'' काधा-बन्द में उद्भ उमर-बिन-ए-हण्णाम की होवना भवा कविका स जनेक महत्त्वपूर्ण निष्कर्य निकलते हैं।

यह दर्शाता है कि हिन्दूधमें और इस्लाम के मध्य प्रारम्भिक लडाइयाँ उसी क्षेत्र में लड़ी गयी थीं जिसे पूर्णस्थेण अञ्चला तथा इस्लाम कर पलना कहा जाता है; साथ ही यह भी दर्शाता है कि समस्त अरव-जनता न केवल भगवान् महादेव जी, अपितु सम्पूर्ण हिन्दू देवी-देवनाओं की अनन्य इपासक यो ।

इसके पण्चात हम देखींगे कि अरब लीग भगवात जिब के अनन्य भक्त ही नहीं थे, ओंकि वे अभी भी हैं, क्योंकि के कांचा में महादेव प्रतिमा की ही श्रद्धांजलि अपित करते हैं, अपितु वे बेदों के उत्सुक गायक भी थे।

उमर-विन-ए-हल्लाम की प्रणस्ति से हम एक अत्य निष्कर्ष यह निका-लते हैं कि जबतक इस्लाम ने याला करने की प्रक्रिया की विपरीत दिला नहीं दो थी, तबतक सभी अरब-लीग प्रयाग, हरदार, काराणसी, रामण्वरम के भारतीय मन्दिरों व अन्य देवस्थानों की यावा करने को अत्यन्त उत्सक रहा करते थे। प्राचीन विषव के अन्य लोगों की ही भांति वे लोंग भी भार-तीय ऋषियों, सन्तों, वेदान्तियों तथा इष्टाओं को अपने उपदेशक तथा मार्गदर्शक माना करते थे। उन्हीं लोगों के चरणों में बैठकर अरब लोगों ने दैवी-अनुकरमा और आध्यात्मिक शिक्षा-दीक्षा प्राप्त करने के लिए साव्योग आराधना करना सीखा।

उमर-बिन-ए-हण्णाम का इतना अधिक मान होता था कि उसके सम-कालीन व्यक्ति उसको अबुल हाकम अर्थात् ज्ञान का पिता कहकर पुकारते थे। इस पवित्व मनुष्य से ईप्यों करने वाले उसके शब् लोगों ने आगे हुई अराजकता के दिनों में उसे अज्ञानका पिता—अबु जिहाल—कहकर उसकी निन्दा की ।

उसी प्राचीन अरबी ग्रन्थावली सेअङ्ख-ओकुल के २१७वें पृष्ट पर एक अन्य महत्त्वपूर्ण कविता है। इसका रचयिता लगी विन-ए अन्तव विन-ए तुरफा है। वह पैगम्बर मोहम्मद से २३०० वर्ष पूर्व हुआ था। इतने नमय पूर्व भी अर्थात् लगभग १८०० ई० पूर्व भी लबी ने वेदों की अनन्य का जनस प्रशासा की है तथा प्रत्येक वेद का अलग-अलग नामा च्यार किया है।

यह तथ्य, कि वेद ही एकमाल धार्मिक-पुस्तके थी जिनके प्रति १ = ०० ई० पूर्व भी अरव-लोगों ने अपनी अनन्य निष्ठा व्यक्त की है, न केवल बेदो

को बनि प्राचीनता लिड करता है, अपितु यह भी सिड करता है कि सिन्ध् नहीं ने बारम्ब कर मध्य झागर तक मंत्री क्षेत्रों पर भारतीय राज्य शासन का स्वर्तेक इतिहास का सन्य वचन है कि प्रशासनिक नियन्त्रण स्वापित होने पर ही धर्म कैसतर है।

इस साध्य के प्रकाश में, बूनेस्की द्वारा प्रकाशित "मानवता का इतिहान" पून्तर के प्रथम सन्दर, मान दो में कहा" गया यह विश्वास केवल पाटणाना के बच्चों के समान भयंकर भूत प्रतीत होता है कि क्रावेद १२०० इंग पूर्व ने बाचीन नहीं हो मनता।

हिम बकार कवि का अपना नाम नवी जिन-ए अस्तर जिन-ए तुरफा क्लामा गमा है वह प्रकार भी किसी स्पन्ति का अपनी तीसरी पीड़ी तक परिचय देते की मस्कृत-पद्धति का स्मरण कराने वाला है। इस प्रकार, भारतीय विकाही तथा अन्य महत्त्वपूर्ण धार्मिक-कृत्यों में पूजा करने वाले व्यक्ति का सामोजिय अमुका का पुत्र व अमुक्त का पीट कहकर ही किया जान है। भारतीय संस्कृत-परस्परा में पते हुए होने के कारण अरबों ने भी किसी व्यक्ति को उनके पिता व पितत्पह के सन्दर्भ में कहने की पद्धति की करना निया। 'किन' ''का बेटा'' का खोनक है। इस प्रकार, नवी अस्तर का पुत का, दो स्वयं तुरका का पुत था।

बेटी की बर्जना में नहीं सबी उसकी कविता अरबी में इस प्रकार है :

क्षण नुवारेकल धरज युर्जेये नोहा मिनार हिन्दे। द धेरादकल्याह नक्योनक्रेस जिकरतुन ॥ १॥ बहलतबस्तीयतुन ऐसाने सहबी प्रश्वे प्रतृत जिकरा। ब्हाबेही योनम्बेनुर्सुल मिनल हिन्दनुन ॥ २ ॥ व्यक्तिस्तातः या बह्तन घरत प्रानमीन पुरुलहुम। क्लेबेड जिक्छ्नुल बेर हक्कुन मालम योनज्वेलतुन ॥ ३ ॥ बहोबा बालमुल्याय बल यह रियनल्लाहे तनजीलन । का नोवा या धन्वीयो मुत्तवेषन बोवसीरीयोनजातुन ॥४॥ बदलनेन हमारिक अतर तासहीत का-ग्र-ख्वातुत। द समनाम सन्दाह्न व होता महा-ए-रतुन ॥ १ ॥ इस कविता का अर्थ नविस्तित प्रकार है।

मारनीय इतिहास की भयंकर भूलें

(१) "हे भारत की पुण्यभूमि! तू धन्य है क्योंकि ईक्वर ने अपने

ज्ञान के लिए तुझको चुना।

(२) वह ईश्वर का ज्ञान प्रकाश जो चार प्रकाश स्तम्भों से सद्श सम्पूर्ण जगत् को प्रकाणित करता है। यह भारतवर्ष में ऋषियों द्वारा चार रूप में प्रकट हुए।

(३) और परमात्मा समस्त संसार के मनुष्यों को आज्ञा देता है कि

वेद, जो मेरे ज्ञान हैं, इनके अनुसार आचरण करो ।

(४) वह ज्ञान के मण्डार साम और यजुर् हैं जो ईश्वर ने प्रदान किये। इयालए, हे मेरे भाइयो ! इनको मानो क्योंकि ये हमें मोक्ष का मार्ग बताते 蒙し

(५) और दो उनमें से रिक्अतर् (ऋग्वेद और अथर्ववेद) हैं जो हमको भ्रातृत्व की शिक्षा देते हैं, और जो इनकी शरण में आ गया, वह कभी

अन्यकार को प्राप्त नहीं होता।

ऊपर दी गयी दोनों अरबी-कविताएँ इस्लाम पूर्व समय के अरेबिया में मबॉनम पुरस्कार-विजेता तथा मूल्यवान थीं और कावा-देवालय के भीतर स्वर्णाक्षरों में उत्कीर्ण होकर टेंगी हुई थीं। उस देवालय के चारों ओर वर्त-मान विखण्डित स्मारक मन्दिर था जिसमें ३६० हिन्दू-देवगणों की मूर्तियाँ यीं। इन कविताओं में स्पष्ट रूप में दशीया गया है कि अरव लोगों के हृदय में भारत, वेद तथा भगवान् महादेव (शिव) के प्रति और उसी के फल-स्वरूप संस्कृत भाषा तथा भारतीय-संस्कृति के प्रति अनन्य, अगाध श्रद्धा इस्लाम-पूर्वकाल में विद्यमान थी।

तालन्दा और तक्षक्षिला जैसे प्राचीन भारतीय विश्वविद्यालय न केवल चीन देश से आए विद्याधियों की मनोरंजन तथा आहार प्रदान करते थे, अपितु अरेबिया तथा इसराइल और कदाचित् मिस्र तक के सुदूर देशों से आये विज्ञाधियों को शिक्षा प्रदान करते थे। लबी भी स्पष्ट रूप से उस्लेख करता है कि मानव-सौहाई एवं एकात्म भातृत्व के भारतीय सिद्धान्तों में अरब जोगों को प्रेरणा भी ऋग्वेद और अथर्ववेद के अध्ययन से ही मिली थी। एक सम्माननीय प्राचीन अरब-कवि का यह कचन भी सिद्ध करता है

XAT.COM

PRE

कि चातृत्व को वर्षप्रका प्रमाशित करने का प्रत्यामी उद्योग सही तही।

लडी और इसर द्वारा इसने स्पष्ट भये में भारतीय के माध अरब हत्वृति का एकात्म्य दक्षांचा गया है कि यह समस्त पश्चिम एशिया में बौड क्षितं तका भारतीय अस्मिनुका के अस्मित्व नते स्वत स्पट्ट कर देता है।

बेन्यवि उसने सम्बद्ध कहा है चेकि वैतस्बद सीहरमद का चाचा हिन्दू का कम का निकार्य निकलना है कि उस दिनों के समुक्त परिवार में पैनम्बर मोगम्बद महित सभी मदस्य जन्मत हिन्दू थे, और भारतीय बास्यस विकार्यांचा नवा संस्कृति में पति थे।

काम और ये धारका यह भी है कि अपरिचितों की भीति अरब-गीग कत-बड़ा मारत में बादे रहे, वहाँ की पुस्तकों का अनुवाद करते और दहाँ हों बना एवं विज्ञान के बुछ हानी को अनावान ही धारण करने के पहचात् ब्याने अरब-नीमी में उनको प्रचानित कर देते थे।

प्रसार क्षेत्र सा भी त्यान देने पर स्वष्ट हो। जायगा। कि बहुविध जान यदा क्या दाहा करने वस्ती वे प्रयत्नों से कभी भी प्रारम्भ नहीं किया जा क्ष्यता । बार्क्तिया के निग मनद, निर्द्धायुक्त प्रयत्नी तथा श्यानपूर्वक बनायी वर्षो को ना नी अवक्ष्यरता होती है। तसी और उमर तथा जिरेहम-बिन-नीर्ड की माश्री इस ऐतिहासिक अवधारणा की, कि अरबों ने अपना ज्ञान बारन से में मीका, नया धर्म बदान करना है। इसका अर्थ है कि अरेदिया पर वसाध्ययो तर अपने दयासय-जासन के भारतीयों ने अदबों को अपना बर्गक्य ज्ञान प्रदान किया तथा जिला किसी भेदभाव के इसने भारतीयों के मस्त्र स्तर पर प्रवाहर विधा। इस्थलम ज्ञान के द्वार न केवल खुले हुए थे. सरित् नहीं की बीछी पहेंच है से क्यांक प्राचीन भारतीय जीवन के प्रकार में विकित्या कवा शिक्षा देवी जीनवार्य स्वार्ण नि:श्रृत्क ही थी।

सारत द्वारा अरेक्का पर अपने सहस्रों वर्ष तक के बहुविध प्रभाव का व्य स्थल बार व कथ्यकाचीन इतिहास न उस समय मिलता है जब मुहस्यद रामित हैने नर-मञ्जलों ने की व्योतिय ने अपनी आरमा प्रकट की थी, और इनवे पनसदा बादि व बन्दने में उनका उन्नेक सम्कूल-प्रयोग केंनी "पूर्व, वात मध्य प्रयोत' के भय ने ही हुआ था ।

भारतीय इतिहास की भयेकर भूलें

ज्ञानकोणों में स्पष्ट रूप में उल्लेख किया हुआ है कि उल्लाम-पूर्व काल में अरेबिया नहरों और घने हरे-भरे क्षेत्रों का प्रदेश था। अपना पूर्वकालीन शान्तिपूर्ण जीवन का मार्ग छोडकर जब अरबों ने लूट-मार, हत्याओं और अणिक्षा तथा सभी प्रदेशों को उजाइन का रास्ता अपना लिया, तब उनका अपना देण भी बीरान रेगिस्तान हो गया। इस प्रकार, अरेबिया एक सुस्पष्ट उदाहरण है जो बताता है कि किस प्रकार हिन्दुत्व सदैव शान्ति, समृद्धि, भातृत्व, दया, सांसारिक पाण्डित्य तथा आध्यादिमक अनुकम्पा का सुतैरूप रहा है। लबी, जिरहम और उमर जैसे कुछ महानतम अरब-मस्तिष्कों ने निस्संकोच रूप में तथा हृदय से इसकी अतुलनीय संस्कृति, ज्ञान और आध्यात्मिकता के लिए भारत की महान् प्रशंसा की है। हमारे सौभाग्य में भारतीय विभूतियों द्वारा प्रतिपादित मानव-भ्रातृत्व के उस स्वर्णवृग की सुबद झलकियाँ आज भी संअक्ल-ओकुल में संग्रहीत हैं, यदापि इस साट्य को भी नष्ट कर देने के अनेक योजनाबद्ध प्रयास हुए हैं।

## श्री पुरुषोत्तम नागेश ओक को कोजपूर्ण रचनाएँ

and a green green. ज्ञान व क्षान्य सन्त्र ভাল ভালা বিজ্ঞা লাব ন पुल्लं का नार्शका भागकार । भागा का पालाकला एटर वनन है कनरका संदर्भ सन्दर्भ नगर नेखुनेन के इसिप्रकाह किन्तु गा असन नाजमान्स मान्य यस्त्र है मार्गाउ इतिहास की भयकर यस व्यक्त इतिहास के किन्द्र अध्याव नाजमहल संज्ञायहालय शिव मन्दिर है कल न्यानिक । त्यानिकविद्यान पर अन्ती प्रस्तक । आसम्ब मान्यचं नद्या डांघांवण्य Some Blunders of Indian Historical Research



# 🥐 हिन्दी साहित्य सदन

वे हो देखन 1965- रहतन्यु मुक्त हर, हतस्याम्, वहं दिल्ला-5